

R 135 .5 B7

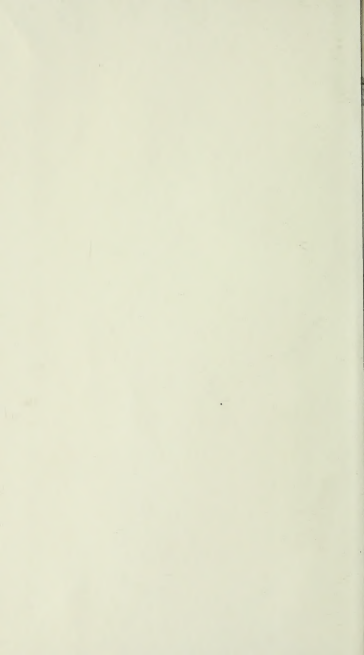


Presented to the
LIBRARY
of the
UNIVERSITY OF TORONTO
by the
CANADIAN FOUNDATION
for
JEWISH CULTURE











# ranscendentale,

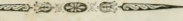
## Magie und magische Heilarten

im

### Zalmud.

Bon

Dr. Gibeon Brecher.
Israel. Spitalarzt zu Proknik.



Wien, 1850.

Drud von Ulrich Rlopf sen, und Aler. Eurich.



Apex autem senectutis est auctoritas.

Haec enim ipsa sunt honorabilia, quae videntur levia atque communi
Cicero.

R 135 .5 B7

## Fr. Mohlgeboren

dem geren

# Beruhard Back,

R. K. priv. Großhandler, Inhaber mehrerer Fabriken, n. öft. Gene= ralverleger, Mitglied des Gewerbevereins, Chrenmitglied des Blinden= instituts, Ausschuß des Schugvereins zu Wien, 2c. 2c.

> Dem betriebsamen Geiste, Dem humanen Verstande, Dem Vaterlandsfreunde, Dem nütlichen Bürger, Dem edlen Beförderer des Guten und Zweckmäßigen,

wibmet biefes Werk, als einen schwachen Beweis seiner Hochsachtung und Freunbschaft,

### Gideon Brecher,

Dr. ber Mebizin und Chirurgie. Beraelit. Spitalearzt zu Profinis.

## maralagila Mila a file

water Britis

## Bernherd Bade,

A constitution of the second second of the s

A TANISH ASSESSED OF THE PARTY OF THE PARTY

spired care That are income thought the fall and health

description of the colors of t

### Borwort.

Dimidium facti, qui cospit, habet. Horat.

Ce ist ein längst gefühltes Bedürsniß, die unzähligen und chaotisch durcheinandergeworsenen Gegenstände, welche den Inhalt des Talmuds bilden, zu sichten und zu sondern, her auszulesen und zusammenzustellen, und womöglich sachweise systematisch zu ordnen. Dazu sind aber — die reinhalaschischen Objekte abgerechnet, welche vor lange systematisch bearbeitet sind — bislang nur Anfänge gemacht worden, die jedoch die Möglichkeit zeigen, daß mit der Zeit, durch vereinte Kräste der ganze Talmud derart bearbeitet wers den könnte.

Das "Meer bes Talmubs" ift fur Viele nicht schiff= bar, und bietet fur Jeben in seinen Tiefen ein solches Tohuwabohn von Materialien, baß bas Suchen nach benfelben abschreckend wird, benn wenn ber Tancher aus biesen Tiefen Uhnliches und Gleiches zusammensuchen wollte, würde er mit Recht befürchten, ben unermeglichen Dzean burchschwimmen zu muffen. Der Talmud, aus welchem bas rabbani= tische Judenthum seine Moral, seine Glaubenslehre, seinen Mitus, feine Lebensausichten und Lebensregeln schöpfte, ift ein Werf, worin während vier Jahrhunderten Alles was das banialiae Judenthum für wahr und aut gehalten hat, niebergelegt worden ift. Nebstbem aber, daß er für den Ar= däologen und Philosophen ein getreuer Zeitspiegel jener Jahrhunderte ift, findet der Forscher in ihm alle Ruancen der Gedankenwelt jener Menschen vom Erhabenen bis zum Frivolen und Bigarren. Ift bas Erftere für Beift und Gemüth erquicklich, es mag in naiver und schlichter Sprache gesagt, oder in tem Gewande der Tropen und Meta= phern gehüllt erscheinen, so hat Letteres ben Nugen, baß auch aus bem Talmud bafur ein Beleg gefunden wird, daß der menschliche Geift auch dann wenn er auf Ab= wege geräth, eine gewisse angeborene Norm befolgt, und methodisch irrt; daß er für den Wahn, für den Aberglauben u. f. w. nach einem gewiffen Typus conftruirt fet, und daß sich diese Phänomene nach Jahrtausenden in ebendem Typus regeneriren.

Ich habe in vorliegender Schrift den Versuch gemacht, die transcendentalen Gegenstände aus dem Labyrinthe des Talmuds zu behandeln, die Bausteine zusammenzutragen und zu einem Ganzen zu vereinigen. Man wird auch hier neben dem Wahren, Guten und Schönen manches Unschöne und Irrthümliche finden, ein Beweiß, daß ich nicht als Aposlogete des Talmuds auftreten wollte, und getren darstellte.

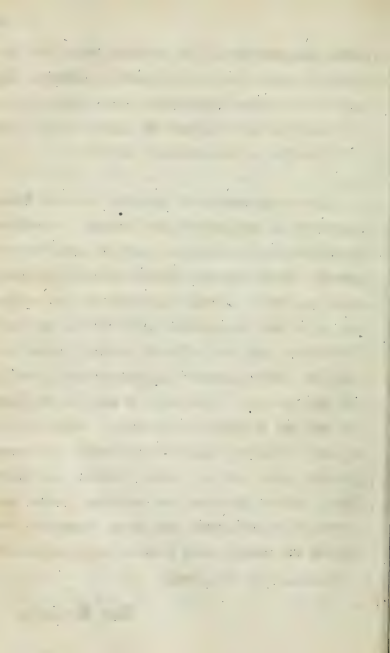
Reiner Erwähnung bedarf es, daß der Talmud, bestehend aus den Traditionen, wie sie neum Generationen überkommen hatten, ein Collectivum für die Ideen jener Zeitgenossen ist, und daß ein Ausspruch des Talmuds nicht von jedem der Tanaim und Amoraim vertreten werden könne. So wie abweichende Meinungen bei unzähligen Ihematen im Talmud sich geltend machten, ebenso war die Denkweise, der Kenntnißreichthum und die Bildungsstuse der Tanaim und Amoraim sehr verschieden. Höchstens könnte die Redaktion des Talmuds für jeden einzelnen Ausspruch verantwortlich gemacht werden, wenn diese das Werk Gines Colslegiums gewesen wäre, und keine Interpollationen von stemten Händen Statt gesunden hätten. Zur Charatteristis des

Talmubs, und als ein Beitrag zur Methodologie besfelben, kann folgende Ansicht des Rabbi Jehnda Halewi dienen. Die unverständlichen und widersinnig scheinenden Agabas im Talmud, fagt biefer competente Belehrte (Kusari III. 73.), find entweder Allegorien, ober Sprerbeln, die als bie Aufmerksamkeit erregenden Ginleitungen zu nachfolgenden Borträgen, mit Absicht gebraucht wurden, ober endlich von Schülern bem Texte beigefügt worden, weil fie auch die sonderbarften Aussvrücke ihrer Lehrer nicht fallen laffen wollten, und ber Aufbewahrung werth hielten. Wir mach= ten auch in vorliegenter Schrift barauf aufmerffam, baß ber Talmud fich wirklicher Parabeln bediente, die dem Un= scheine nach, nicht für folche zu nehmen gewesen wären. Aber jedenfalls gibt auch die Hyperbel und bie Parabel ein Licht über bie Meinungen und Ibeen, wie fie in jenen Zeiten bei ber Maffe und ben Gelehrten Gang und Webe waren, mas zum Entwurfe eines Zeitspiegels branchbare Materialien licfert. Nicht zu übersehen ift auch, daß manche biatetische Regel absichtlich in ein magisches Gewand gehüllt und mit einem nwftischen Rimbus umgeben worden zu fein icheint, bamit fie im Bolfe beffer inharire und ficherer beobachtet werde; ferner baß fast alle auf magischer Basis beruhenden Verbote bes Talmubs, da fie nicht als Trabition ausgegeben wurden, im praftischen Leben außer Gebrauch gekommen sind, so wie sich bereits rabbinische Austoritäten der vorigen Jahrhunderte dahin aussprachen, daß "in unsver Zeit die Verhältnisse sich geändert baben." (S. 11. U. Isserles in Eben Haëser 156, 4.)

In wiefern meine Arbeit gelungen, mag ber Renner beurtheilen, fie hat jedenfalls das Berdienst, ein wenigbe= bautes, ober gang brachgelegenes Gelb zu ihrem Borwurfe gemacht, und fur ben erften Anlauf ein gutes Stuck Arbeit gethan zu haben. Berücksichtigt burfte es auch werben, baß ich in einer Provinzialstadt geschrieben, wo mir weder Bibliothefen, noch jouftige Behelfe zu Gebote ftanden, bie eine solche Arbeit immerhin zu erleichtern und zu vervoll= ständigen vermögen. Daber fommt es auch, daß ich manch= mal aus bem Gebächtniß gitiren mußte. Ubrigens burfte cs immer beffer fein, wenn ber Schriftiteller vom eigenen Borrathe zehrt, und bie eigenen Probutte zum Martte bringt, als ber Bersuchung zu unterliegen, anftatt eines tleinen Buches als Frucht bes eigenen Nachbenkens, ein größeres aus zwanzig andern Buchern zusammenzuschreiben.

Prognig im März 1850.

Der Verfasser.



## Inhalt.

|     |             |                                                          | Celle |
|-----|-------------|----------------------------------------------------------|-------|
| 1.  | Abschnitt.  | Theo: und Angelologie                                    | 1     |
| 2.  | Abschnilt.  | Damonologie                                              | 40    |
| 3.  | Abschnitt.  | Bon ber Seelc                                            | 60    |
| 4.  | Abschnitt.  | Ben ter Prophetie                                        | 78    |
| 5.  | Altschnitt. | Bon ben Bisionen.                                        | 98    |
| 6.  | Albschnitt. | Bom Traum                                                | 110   |
| 7.  | Abschnitt.  | Bon ber Zauberei                                         | 123   |
| (3) | furs. Über  | tie biblischen Theraphin                                 | 237   |
| 8.  | Abidnitt.   | Bon ben fesmischen und magischen Ginfluffen auf ben Den: |       |
|     | schen und t | peffen Zustände.                                         | 148   |
|     | A. Aftrolo  | gifche Ginfluffe                                         | 148   |
|     | B. Morali   | iche Urfachen ber Arantheiten und anderer Kalamitäten    | 162   |
|     | C. Magisc   | he Urfachen ber Krantheiten und anderer Unglücksfälle    | 168   |
|     | D. Magisc   | he Ginfluffe auf gewiffe Lebenezustante.                 | 182   |
| 9   | Abschnitt.  | Magische Seilungen.                                      | 187   |
|     | A. Bon be   | en magischen Beilungen im Allgemeinen                    |       |
|     | B. Von te   | n magischen heilungen insbesonbere                       | 195   |
|     | 1. Sei      | lungen burch Amulete.                                    | -     |

#### XII

| 2. | Heilungen burch Spruche (Befprechung)                       | 197 |
|----|-------------------------------------------------------------|-----|
| 3. | Mittel und Spruche gegen Zauberei                           | 200 |
| 4. | Unwendung ber Besprechung neben anderen Mitteln             | 204 |
| 5. | Magische Mittel gegen verschiebene Krantheiten und Bustante | 210 |

Der Mibrafch Rabba ift nach ber alten Paginirung gitirt. In ten jungern Ausgaben find bie alten Pagina am Nanbe angegeben.

HARA A KANN

#### Das

## Cranscendentale.

Von

Dr. Widen Drecher, 38rael. Spitalarzt zu Profinis.





### Erster Abschnitt.

### Theo: und Angelologie.

Unfer Wiffen verhalt fich jum Nichtwiffen wie bas Waffer in unferem Sausbrunnen jum Waffer im Weltmeer, ober wie bas Licht unferer Nachtlampe zum Lichtmeer in ber Conne.

Jean Paul.

### §. 1.

Mögen wir über Gott, Welt und die menschliche Seele, nach überkommenen Begriffen aus der Ammenstube, oder nach den verschiedenen philosophischen Sypothesen aus Büchern und Schule, oder nach selbst erdachten Hypothesen wie immer denken und träumen, so bleibt es doch unbestritten, und eben die höchstverschiedene Manigfaltigkeit der Nesultate ist Beweis dafür, daß wir in diesen transcendentalen Dingen noch immer Kinder sind, und vielleicht noch auf der Stufe der von und, mit Unrecht über die Achseln angesehenen Borwelt stehen. Bergleicht sich doch Newton, der Entdecker der Gravitation im Weltenbaue, mit einem Kinde, das am Nande des Dzeans einen Scherben entdeckt, und sich des Fundes freuet, als Ausbeute seiner Forschungen!

Die Neuzeit burfte sich baburch von ber alten Welt unterscheiden, baß in ihr bie Weistesthätigkeiten ausgebildeter, ja bis

zu einer schwindelnden Höhe hinaufgetrieben sind, während, bei den alten, naturwüchsigen und naturgetreuen Bölfern, die Thätigfeiten des Gemüthes vorwaltend waren. Der Geist formulirt Begriffe, und schafft sich für alles Transcendentale Worte und Formeln, die, wenn auch dunkel und halbverständlich, seiner Wissbegierde einige Beruhigung verschaffen, bas Gemüth aber, hat Unschauungen und plastische Phantasie.

Das Gehirn mit feinem Nervensusteme, als Isolator bes innern Menschen, von einer Ideenwelt, die wir, so lange unser Organismus in feiner Integrität bestehet, nur ahnen, bie uns nur in unbelauschten Momenten und nur für Augenblicke offenbar wird, halt und auf dem Ifolirschemel festgebannt, und wir ent= fremben und ber Innerlichfeit immer mehr und mehr. Unders verhielt es fich bei ben Alten, und verhalt es fich bei manchen orientalischen Bölkern vielleicht noch jest, wo die Herrschaft bes Gangliennervensustems mächtiger waltete, bas Triebwerk ber Seele leitete und ihre Gefühlfaben weit in die Ratur fendete, mit ihr inniger verbunden war, sich in die Ratur versenkte, und ihr in= neres Wefen wohl nicht verstand, aber fühlte. - Sat die neuere Beit bie Wiffenschaften mehr ausgebeutet, bie Runft gepflegt, ben Schönheitssinn ausgebildet - und es ift noch bie Frage, ob bie Allten hierin gar fo tief unter uns geftanden haben; - fo erkann= ten, fühlten und fultivirten bie Alten bas Gute, bie Tugenb, bie Moral, als das innerfte Wefen ber Seele, als bas Göttliche im Menichen. - Und fo wie die Alten die Kräfte mancher Pflans gen und Mineralien zur Seilung mancher Kranfheiten, gur Abwehr mancher Schäblichkeiten und gur Erwedung mancher Triebe priefen und anwendeten, die von und als unwirksam erkannt und jum Theil ber Vergeffenheit übergeben worden, weil wir ber Natur

ferner ftehend, weniger bem Walten bes Gangliensviftems überlaffen find, ebenjo führen wir alle Heußerungen ber Binche auf die Cerebralfunktionen gurud, und weisen bem Gangliensviteme nur bie niedrigen animalisch = organischen Verrichtungen zu, während bie Allten bas Triebrab faft aller pfychischen Funktionen in Diesem Letteren fanden. — Empfindung, Gedanken, Ralfül, Geift, Lebend= geift, Seele, Liebe, Bertrauen, Berachtung, Freude, Traurigfeit, Berknirschung, Erbitterung, Muth, Furcht, Berzweiflung, Berstocktheit, Charakter, Gerabheit, Treue, Biederkeit, Gottlosigkeit, Berfdmittheit, Sodymuth, Willensfähigkeit, Zerftörungefucht, Berathung mit fich felbst und Plane entwerfen, bas Wiffen im Allgemeinen, Berftand, Weisheit und Lebenstlugheit, für all biefe Begriffe hat ber Hebraer Ginen Ausbruck; Berg 1) und in bas Berg verfett er ben Grund zu all diesen Neußerungen. Mit Berg (25) aber, bezeichnet er metaphorisch: bie Mitte eines jeden Dinges. 35 (Berg) gleichbedeutend mit 377 (Inneres), ist die Mitte und bas Innere bes Menschen, entsprechend bem Centralpunkte bes Gangliensvitems: bem Plexus solaris 2).

<sup>1)</sup> Gewagt ift es, wenn Gesenius (hwb. S. w. 22) bem herzen auch Schlaf und Wachen zueignet, ba in ben von ihm angeführten Stellen, nur von ber Lebhaftigkeit ber Empfindung bie Rebe ift, bie nicht schlafen läßt und selbst während bes Schlafes noch andauert.

<sup>2)</sup> Der Talnund gibt die Tunktionen ber Organe solgenberart au; die Nab. binen lehrten, die Nieren rathen (begehren und verahschenen, erwecken Triebe verschiedener Art), das Herz überlegt und beschließt, die Zunge artifulirt (die Tone), der Mund spricht, die Speiseröhre nimmt ein und sührt weiter alle Arten Speise, die Luströhre bringt die Stimme hervor, die Lunge saugt jede Art Flüßigkeit ein, die Leber zürnt, die Gallenblase läßt einen Tropsen (Galle) auf sie fallen und bringt sie zur Ruhe, die Milz macht lachen, der Kreps (IPPP bei Bögeln, ihm entspricht, bemerkt Raidi, beim Rind der Psalter, DDDII) zermahlt (die Speisen), der Wagen bes

Wenn wir den Begriff: Gott, als das Absolute und Reale so lange als Abstraktum sublimiren, bis wir ihn fast aus der Natur verlieren, oder ihn in der Idee der Gesammtmenschheit wiederzusinden glauben, und solcherart als halbe Negation nur um

wirft Schlaf, Die Rase erweckt. (Berachot 60 a). Die Rabbiner lehrten: ber Menfch hat zwei Nieren, die Gine rath ihm Gutes, die andere Schlechtes. Dag bie rechte Diere Butes rathe, lehrt bie Schrift, benn es heißt: bas Berg (25) bes Beifen ift an feiner Rechten. (Daf. und Sabb. 33 b). Schon Plato eignet ben Nieren abuliche Rrafte gu. Wenn in letterer Stelle Rieren und Berg Spnonnma ju fein icheinen, fo ift es eben ein Beweis, bag bie Alten alle Gemutheaffette und Berftanbesverrichtungen bem Bergen zueigneten. - Ueber bie Bebeutung von Dieren) ift fein Zweifel, was auch bie Pluvalform zeigt, wohl aber fommt es metonymisch für Berg, Inneres vor, baher viele Schrifterklärer unter ning (Ijob 38, 36.) die Nieren, als Gig ber Weisheit verftehen. Rabbi Jehuda Salewi bemerkt zu biefer Angabe bes Talmube in feiner Erklarung bes Buches "Segira" (Kusari IV. 25.) Folgenbes: Man wundere fich nicht, bag bie Dies ren folde Eigenschaften befiten, ba wir Alehnliches von ben Soben wiffen, wie bie Beiftesichmache ber Gunuchen beweift. Aber Esra hingegen, (au Bfalm 16, 7.) will unter Dieren bie innern Zeugungsorgane verftanben wiffen. - Aretaus halt bie Leber fur ben Git bes Begehrungsvermögens. Wenn nach ben Phithagoraern ber Git bes gotlichen Berftandes (vous) ber Ropf ift (Timae 483.), fo ift bei ihnen ber Git ber Seele in ber Bruft (ib.), und fie weisen ben thierischen Begierben (επιθυμια) einen vom Berftand noch entferntern Git an, nämlich unter bem 3 werch fell, ba: mit fie besto leichter von ber gottlichen Geele beherricht werben. Rach Aris ftoteles ift ber Sit aller Empfindungen, bas Berg (de anima 2, 5.). -Daß bie Lungen zur Ginfaugung ber Getrante bienen (nach Rafchi burch) bie Bauchwand (diaphragma) (!)), lehrten ichon bie Platonifer, bei welchen bie Lungen bie Gulfsorgane bes Bergens fint, um beffen große Sige abgufühlen, wogu bas Getranf beitragt, welches gum Theil burch bie Luftrohre in bie Lungen und von ba in bie Nieren gelangt (Timaus p. 492. 500. Gottes Willen noch bestehen laffen, so fant bie alie Welt bas höchste Wesen als Urfraft in seiner Persönlichseit allüberall in ber Natur, und ließ vielmehr diese in Gott aufgeben. - Jebe Naturerscheinung, jedes Weltereigniß, jedes einflußreiche Geschehniß im Staate, jedes wichtige Ercianif im Menschenleben, ja jeber höhere Gedanke, welcher bie Menschenbruft schwellt, jeder beffere Entschluß, bis auf ben bebeutungsvoll scheinenben Traum, war Gottes Offenbarung; eine unmittelbare Wirfung Gottes, ber bie Natur leitend, in ihr Raberwerk eingreift, und beffen Stimme ber Mensch in seinem Innern vernimmt. Jene Bolfer empfanden und fühlten die Ratur und in ihr Gott, unmittelbar und allwärts. Der Donner war Stimme Gottes; ber Sturm, ein Sturm Gottes; das hohe Gebirg, Berge Gottes; ber erfolgreiche Entschluß in wichtigen Lebensfragen, Wort und Befehl Gottes, und jeder Ent= buffasmus, jedes Erglüben für das Wahre und Gute, war ber heilige Geift; und jeder heilige Drt, und jeder heilige, bas ift bochft moralische Menich, eine Wohnung Gottes (Schichina).

Der findliche und reinmenschtiche Sinn jener Naturvölfer, werläugnete sich auch nicht, wenn sie Gott, dessen Eigenschaften und Weltleitung in der Rede darstellten. Sie erkannten, verehrten und beteten Gott an, als das höchste, unendliche, allgütige, allgerechte und allweise Wesen, als den Urbeber, Schöpfer und Er-

Kunt Sprengel, Geich. e. Mes. 1 430.). — Der Schlaf entfieht nach Arificteles, burch besenvere Beränderungen vos Empfindungsorgans (Herz), und wird durch die auffleigenden Tunfte der Nahrungsmittel bewirtt, die zum Kopf fteigend, durch die falte Nahut vos Gehirns abgefühlt werden, auf's herz niederfallen, und so die Guergie der Empfindungen unterdrücken (ib. 1459.) — Ueber die Aunstienen ver Milz, vergl. unsere Benennung der Melancholie mit Milzsucht, und das eng! Spleen.

halter des Weltalls, als allmächtigen Lenker des Universums, des Menschengeschlechtes und der Schickfale des individuellen Menschen. Sie stellten ihn aber in seinen Handlungen und Aeußerungen nach menschlichen Begriffen, nach menschlichen Weisen und nach menschlichem Denken vor. Er, der die Himmel gleich einem seinen Gewebe ausspannte 3), der das Sternenheer nach Zahl und Maß hervorries 1), dem brausenden Meere gebot: Bis hierher und nicht weiter! 5), vor dem Nationen wie ein Tropfen im Wassereimer verschwinden, und dem Stäubchen in der Wagschale gleichgeachtet sind 6), wandelt auch unter den Menschen, spricht mit ihnen wähzend ihres Wachens und im Traume, bestimmt jeden Schritt des Menschen, sennt dessen geheimsten Gedanken und wägt jedes dessen Worker, sennt dessen geheimsten Gedanken und wägt jedes dessen Worker), und bestimmt jeden seiner Schritte 8). Er der Vater der Waisen und Vertreter der Witwen, im Großen wie im Kleiznen erhaben und heilig.

#### · S. 3.

Als höchster absoluter Gesetzeber und Weltmonarch, als König der Könige, thront Gott auf hocherhabenem Throne. "So spricht Gott: der Himmel ist mein Thron, und die Erde meiner Füße Schemel"), von dem Heere der Engel und Seraphim umsgeben. Dieses Bild, das wir schon bei Jesaia 10) und von Mis

<sup>3)</sup> Jesaias. 40, 22.

<sup>4)</sup> Daf. B. 26.

<sup>5)</sup> Jiob 38, 11.

<sup>6)</sup> Jef. 40, 15.

<sup>7)</sup> Chagiga 5.

<sup>8)</sup> Pfalm 37, 27.

<sup>9)</sup> Jef. 66, 1.

<sup>10)</sup> Daf. 6, 1. ff.

chaiabu wieberholt finden 11), konnte ein ursprünglich hebräisches, ober dürfte bei ben alten orientalischen Bolfern allgemein gewesen fein. Ersteres, wenn wir die Redaktion dieser Bucher, nicht zu tief in die Zeiten ber Rückfehr aus bem babylonischen Eril seben wollen. Komplizirter ift die Beschreibung bes göttlichen Hofftaates bei Jechestel 12), der in Babel prophezeihete. Unverfennbar aber find die perfischen Elemente in den späteren prophetischen Schriften und im Talmub. Wie ein orientalischer Regent, ber im geheim= fen Gemache weilend, allen profanen Bliden, burch einen foitbaren Borhang, ber ben Gingang verschließt und ben selbst bie Ersten bes Reiches nicht lüften burften, entzogen ift, ba er fich bem eigenen Sofftaate nur felten, und bem Bolfe nur bei hochft feltenen Unläffen zeigt, thront Gott in bem allerheiligften und geheimnisvollsten Orte 13) und selbst bie dem Throne am nächsten Stehenden, erfahren bas Verborgene, indem fie es vom Vorhange (סרנוד) hervor vernehmen.

Als Bilb eines gerechten, gütigen, bas Bolf beglückenben Alleinherrschers, unter bessen Regierung ber höchste Flor bes Staatsverbandes verwirklicht wird, und als höchstes Ideal einer beglückenben Verfassung — und eine andere als eine bespotisch = monarchische
kannten jene Völker nicht 14) — beschäftigt sich Gott mit dem
Forschen im Gesetze, verbreitet Freude und Seligkeit 15), lohnt das
Gute und trauert, wenn er das Böse bestrafen muß.

<sup>11) 1.</sup> Rön. 22, 19.

<sup>12)</sup> Cap. 1 u. 10.

<sup>13)</sup> Chagiga 5 b.

<sup>14)</sup> Heeren, Ibeen über bie Politif zc., ber vornehmften Bolfer ber alten Welt. 1, 329.

<sup>15)</sup> Chagiga a. a. O.

Der unermegliche Sofftaat Gottes, ift ihnen nicht nach philofophischen Ansichten, wie seine Gesammtschöpfungen bem Raume und ber Zeit nach unendlich, fondern nach ber überschwänglichsten orientalischen Phantasie an Zahl und Größe unaussprechlich. Nach ber Rudfehr aus bem babylonischen Eril, finden wir von den Propheten und im Talmud, inobefondere bie Engel erften Ranges, namentlich erwähnt. Rach bem Geftanbnig ber Altrabbis nen 16) fingen die Bracliten erst nach ber Rückfehr aus Babel bie Engel mit Namen zu belegen an. Und wenn sich auch nicht ausbrücklich bie Siebengahl ber perfischen Amschaspands im Talmub nachweisen läßt, fo finden wir die hochsten und guten Engel, ben Amschaspands analog, ungefähr in biefer Bahl; bann Catan analog bem Ahriman, Schaaren guter Engel; Izebs und bofer Damone, schädliche, burledfe, lalbgeistige Wefen, gleich ben Dems des Zoroafter. Die Ober- und Unterwelt find nun voll diefer höhern und niedern geiftigen und halbgeiftigen Wefen, welche ben Weltenraum, von ber Nähe bes göttlichen Thrones an, bis ins tieffte Weflüft bes Festlandes und bes Meeres erfüllend ihre Amter versehen, und alle Elemente regieren und bewohnen. In ihrer Mitte leben und bewegen sich die Menschen, und gehen mit ihnen um. Gie find Diener und Boten Gottes, vollführen feine Wunder, find Schutgeister ber Menschen, ober ihre Feinde, suchen fie anzuklagen, ober ihnen physisch und moralisch schädlich zu sein. Wir wollen versuchen ihre Natur und ihre Funktionen aus bem Talmub und Midrasch zu entwickeln und geordnet barzustellen.

§.. 5.

Die Gefammtengel, ober wie fie in Talmub und Mibrafch

<sup>16)</sup> Refch : Lafifch , im Mibrasch rabba S. 48.

genannt werben: bie bienftthuenben Engel (מלאבי השרת), bilben ben unermeglichen Sofftaat Gottes im unermeglichen Simmelsraume in unaussprechlicher Menge. Gie wurden am zweiten Schopfungstage wie bas gange All, burch bas göttliche: Werbe! aus bem Richts hervorgerufen 17). Arer nicht Ein für alle Mal wurben die himmlischen Wesen erschaffen, und nicht in berselben Bahl verharren fie, die sich nicht propagiren, sondern "täglich erschafft Gott eine Engelschaar (DD), biefe lobsingen ihm, gehen bann wea, und fehren gurud in den Feuerstrom (בהר די נור אונים) 18), und "aus jebem Worte, bas bem Munte Gottes entströmmt, wird ein Engel erschaffen" 19). — Gott preisen und ihm lobsingen ift ihr himmlischer Beruf. "Sechshundert und vierundneunzig Taufend Engel beiligen ben großen Ramen täglich. Bon Connenaufgang bis Connenuntergang fagen fie: Beilig, Beilig, Beilig! und von Connenuntergang bis jum Connenaufgang fagen fie: Belobt fei bie Herrlichkeit Gottes von ihrer Stätte" 20) "Das Lob ber Engel lautet: Gepriesen sei ber Rame seines herrlichen Reiches!" 21). Sie geben fich einander die Ehre, und eine Engelschaar fpricht jur Andern : Fanget ihr bie Lobgefänge an. 22).

#### §. 6.

Mesch Latisch sagt, es eriftiren sieben himmel. Der erste heißt Wilon (וילון), und ist ber unterste himmel. Der zweite heißt Ratia (רקיע), an diesem sind die Sonne, der Mond, die Sterne,

<sup>17)</sup> Bereschith rabba 32.

<sup>18)</sup> Chagiga 14a und Echa rabbata 762

<sup>19)</sup> R. Samuel bar Nachmani, in Chagig. 14a.

<sup>20)</sup> Midr. rab. 1672.

<sup>21)</sup> Daf. 2913.

<sup>22)</sup> Abot bes Rab. Rathan, Cap. 12.

und die Planeten befestigt. Der britte heißt Schechafim (Dirit), bafelbst wird für bie Frommen bas Manna gemalen. Der vierte heißt Cebul (5127), daselbst befindet sich das obere Jerusalem ber Tem= pel und ber Altar, auf welchem Michael, ber große Engelfürst opfert. Der fünfte heißt Maon (11111), bort find Schaaren bienftthuender Engel, welche bes Nachts Loblieber fingen, am Tage aber, zur Ehre Israels (welche nun Gott loben), stille fchweigen. Der Sechste heißt Machon (11312). Hier sind die Schatzkammern bes Schnees, bes Regens, Gemacher bes schablichen Thaues, und bie Wafferbehälter (אגלים). Die Kammern des Sturms, und die Soble bes Dampfes. Die Thore find von Feuer. Der Siebente heißt Araboth (ערבות). Dort ift Recht, Gerechtigkeit, Tugend Schäte bes Lebens, bes Friedens und bes Segens ; bie Seelen ber Frommen (nach ihrem irdischen Ableben), Geister und Seelen berer bie noch geboren werden follen, und ber Thau, burch welchen Gott einst die Todten wieder beleben wird. Dafelbst sind ferner Ophanim (Räberengel), Seraphim (Glutengel) und die heiligen Chajot (Thier= engel) und ber Thron ber Herrlichkeit. Ueber ihnen thront in Arabot der König, der lebendige Gott, der Hohe und Erhabene. Finfterniß, Gewölf und Nebel umgeben ihn. - "Bie; Finfterniß ware bei bem, wo das Licht wohnt?" 23) — Ja, in ben äußern Gemächern 24).

Über die Unermeßlichkeit jener Regionen, spricht sich der Talmud folgendermaßen aus 25): Nabbi Jochanan der Sohn Saccais sagte: 216 Nebuchadnehar sprach, "Ich erhebe mich in die Wolfenhöhen, und werde dem Höchsten gleich," 26), da wurde ihm

<sup>23)</sup> Daniel 2,22.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Chagiga 12b.

<sup>25)</sup> Daf. 13a und Pessach. 94a.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Jesaj. 14,15.

geantwortet : Siebe o Bofewicht! bes Meniden Alter ift fiebengia und wenn es boch tommt achtzig Jahre. Run ist von ber Erbe bis jum himmel 500 Jahre Weges, bie Dice bes himmels ift 500 Jahre Weges ftart, und chenfo weit ift ber Weg von einem Simmel jum Andern. Uber ben Simmeln find bie heiligen Chajot. Die Füße ber Chajot find fo groß als alles frühere zusammen, die Fußgelente 27) find fo groß als alles frühere gufammen, bie Un= terichenkel find fo groß als alles frühere gufammen, die Oberschenfel find groß als alles frühere gusammen, die Buften find jo groß als alles frühere zusammen, die Rümpse find so groß als alles frühere zusammen, die Röpfe find fo groß als alles frühere zusammen, die Hörner find fo groß als alles frühere zusammen. Uber ihnen ift ber Ihron ber Herrlichkeit. Die Fuße bes Thrones find fo groß als alles frühere zusammen, ber Thron selbst ift so groß als alles frühere zusammen, und bu willst bem Allerhöchsten gleich fein!

#### S. 7.

Als bedienstete Engel sind sie Boten, Gefandte, Werfzeuge und Mittel Gottes zur Leitung der Natur, des Menschengeschlechtes und insbesondere des israelitischen Volles und seiner einstußreichen gottergebenen und von Gott erwählten Männer. Nicht die personissizieren Naturkräfte symbolisiert der Talmud mit den "dienstthuenden Engeln," wie es die Maimonidische Schule gern aufgefaßt haben wollte; vielmehr waren sie ihm die hypostasierten Naturkräfte und die platonischen Ideen und Prototypen 28) und spirituale selbststänsdige und hehre Wesen, deren Wesen der Gottheit verwandter, frei

יקיסול (27) הקיסול, Feffel, bei Thieren.

<sup>26)</sup> über bie Symbolif ber heiligen Inflitutionen beim Tempelbau S. Midr. rab. 1572.

von unreinen Trieben, an sich eine Heiligkeit besitzen, welche fers ner ihre Erhaltung nicht Speise und Trank, sondern dem "Glanze der Göttlichkeit" verdanken <sup>29</sup>), und der höchsten Tugend huldigen. Und diese Wesen verherrlichten bei allen Anlässen Israel und dessen heilige Männer.

Drei Schaaren Engel famen berab mit Sarfen und Cythern, als Abam bas erfte Opfer barbrachte 30). — Abam hörte nach bem Sündenfall die Stimmen ber Engel, welche ihm, zwischen ben Bäumen Ebens, bas göttliche Strafgericht verfündeten 31). — - Engel hieben ber Schlange Sande und Ruße ab 32). - Ein Engel plagte Pharao, als er bie Sara zu fich nahm 33). — Engel erschienen Abraham im Saine Mamre, in Gestalt eines Backers eines Schiffers, und eines Arabers. Achtzig, nach Andern 120 Tausend Engel tangten vor Jakob als er bas haus Labans verließ 34). — 4000 Miriaden Engel stellten sich als Kämpfer für Jatob gegen Cfau bar 35). - Alls Amram feine Frau Jodgebet, von der er sich fern gehalten, wieder aufnahm, stimmten die En= gel ben Chor an: "Die Mutter freue sich ihrer Kinder" 36), — 3weiundzwanzig Taufend ber bienftthuenben Engel ftiegen mit Gott auf Sinai herab, welche alle ben Namen 38 (Il, Gottheit, Macht), mit bem ihrigen vereinigten 37), und stanben Jerael bei

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Midr. rab. 1503.

<sup>30)</sup> Abot des R. Math. Cap. 1.

<sup>31)</sup> Midr. rab. 221.

<sup>32)</sup> Daf. 231.

<sup>33)</sup> Daf. 444.

<sup>24)</sup> Midr. rab. 841.

<sup>35)</sup> Daf. 851.

<sup>36)</sup> Bf. 113,9. Midr. rab. 1181.

<sup>37)</sup> Daf. 1448.

als fie, burch bie Stimme Gottes erschreckt, zwölf Millien von ihrem Standpunkte gurudwichen 38). — Als Gott bas Tempel= zelt (12012) aufrichten ließ, beutete er ben bienstthuenden Engeln an, baß auch sie ein folches bauen follen, und als es auf ber Erbe aufgestellt war, wurde es auch im himmel vollendet 39). — Den (falamonischen) Tempel halfen auch Engel und Schebim (Damone) bauen 40). — Ein Engel ftieg hinab nach Agypten in ber Gestalt des Moses, bamit biefer ber Rache Pharaos entgehe 41). - Alls Mofes fterben follte, betete er inbrunftig, baburch erbebten himmel und Erbe, alsbald rief Gott eilig die dienstthuenden Engel, und fagte zu ihnen: Steiget schnell hinab, und schließet alle Himmelspforten, benn Mofes betet mit bem "ausgesprochenen Namen," 42) ben er von Sagfagel, feinem Lehrer erlernte. — Gin Engel schlägt bas neugeborne Rind auf ben Mund, wodurch es bie gange Tora vergißt 43). — Zwei Engel begleiten jeden Menfchen sein Leben lang 44). — Ein guter und ein bofer Engel begleiten ben Menfchen am Rufttage bes Cabbats vom Bethaufe in seine Wohnung 45). — Und für jedes Gebot, das der Mensch erfüllt, sendet ihm Gott einen Schutengel 46). -

#### §. 8.

Der göttliche Hofftaat bilbet zugleich bas himmlische und heiligste

<sup>38)</sup> Sahhat 88h.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Midr. rab. 249<sup>2</sup>.

<sup>40)</sup> Midr. Chasita 31.

<sup>41)</sup> Midr. rab. 290 4.

שם המפורש (12)

<sup>43)</sup> Nidda 30a.

<sup>44)</sup> Chagig. 16a.

<sup>45)</sup> Sabb. 119b.

<sup>16)</sup> Midr. rab. 1504.

Tribunal, welches zu wahren hat, die Bürde und die Heiligkeit der himmlischen Wohnung, der strengen Gerechtigkeit, und der gott- würdigen Milde. — Gott berathet sich mit den dienstthuenden Enzgeln bei wichtigen Unternehmungen, Beschlüssen und deren Aussführung; legt ihrem Urtheile die Beschlüsse vor, welche den ge- wöhnlichen, nicht tieser eingehenden Geiste, als den göttlichen Eigensschaften unangemessen erscheinen könnten. Dabei treten sie als Anzstläger oder Vertheibiger der Menschen auf, und stellen an Gott manche Fragen, über ihnen nicht ganz deutliche Vorgänge, sowie Gott wieder in ihrer Mitte, mit Zufriedenheit auf hehre Menschen hinweist, welche dem Schöpfungszweck entsprechend, Alles der Tugend zu opfern im Stande waren.

Rabbi Jochanan sagte, Gott führt nicht eher eine Sache aus er hätte sich benn früher mit der obern Familie (TUCT) berachen 47). — Als Gott den Menschen erschaffen wollte, berieth er sich mit den Engeln 48). — Moses berieth sich mit den Engeln ob der Ägypter 49) des Todes schuldig sei 50). — Gott sprach zu den Engeln, die Ägypter verdienen mit Finsterniß bestraft zu wers den. Alsbald stimmten alle Engeln bei 51). — Als Saul seine acht Söhne in die Schlacht führte, rief Gott die dienstthuenden Engel und sprach zu ihnen. Sehet diesen Mann, mein Geschöpf auf Erden, er weiß, daß sie allzumal umsommen, doch freudig gehet er dem strenzen Gerichte entgegen, welches ihn ereilt 52). —

<sup>47)</sup> Sanhedr. 38b. Rady Daniel 7,10.

<sup>48)</sup> Midr. rab. 32.

<sup>49) 2.</sup> Mof. 2,12.

<sup>50)</sup> Midr. rab. 1191.2. unb M. Chasit, 351.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Midr. rab. 1922.

<sup>52)</sup> Daf. 1954.

Als Abraham seinen Sohn opfern wollte, leisteten die dienstthuenben Engel große Fürsprache für Isaak, da ließen sie drei Thränen
auf das Opfermesser sallen, und machten es stumps 53). — Als
Pharao den Moses wollte tödten lassen, sprachen die Engel vor
Sott 54): D Gott der Sohn deines Hauses ist sestgenommen.
Und Gott antwortete, wohlan, ich will ihn retten. Ebenso geschah
es auch dei Abraham und Daniel 55). — Die dienenden Engel
erachteten es für Necht, daß Israel gleich nach dem Auszuge aus
Ägypten die Tora empfangen 56). — Die dienstthuenden Engel
sprachen vor Gott: Warum o Herr! sprachst du das Todesurtheil
über Adam? Gott: Ich gab ihm einen geringfügigen Besehl, und
er handelte dagegen. Die Engel: Moses und Aharon beobachteten die ganze Tora, und werden gleichwohl sterben müssen. — "Eine
Bestimmung für Fromme und Ruchlose" 57).

#### §. 9.

Als Vertreter ber höchsten Moral, und jede fündliche und fleischliche Begierde verabscheuend 5%), werden sie als dem Mensichen mißtrauend, ihn anklagend und um seine Größe und Auszeichnung fast beneidend, dargestellt. Aber in ihrer Veschränktheit als erschaffene Geister, und den tiesen Zweck der Gottheit nicht ergründend, werden sie von Gott entweder eines Bessern belehrt,

<sup>53)</sup> Daf. 624.

<sup>54)</sup> Wenn im Talmub und Midr. ein Wesen zu Gott redend vorgeführt wird, so heißt es niemals: Er sprach zu Gott, sendern immer: Er sprach vor Gott (חברת בסל).

<sup>55)</sup> Midr. rab. 2904.

<sup>56)</sup> Midr. Chasita 151,

<sup>57)</sup> Kohel. 9,2 Sabb. 55 a. b.

<sup>58)</sup> Midr. rab. 532.

ober mit bem Machtspruche: "So ift es von mir beschloffen," abgewiesen.

Alls Gott den erften Menschen erschaffen wollte, meinte ein Theil ber bienfithuenden Engel, baß es beffer nicht geschehe 59). Gott verschwieg ihnen baher, baß ber Mensch fündigen werde 60). Die Engel flagten Abraham an, daß er am Tage der Entwöhnung Ifaats ein großes Gastmahl gab, und nicht einmal einen Stier ober einen Wibber opferte 61) - Sie flagten Jomael an, bamit er verdurfte 62). — Sie haberten mit Jafob, warum er, beffen Bild am Throne ber Herrlichkeit prangt, in Bet-El schlafe 63). — Als Mofes in den Himmel stieg, wollten sie ihn angreifen 64). Ebenso wollten sie ben Rabbi Afiba aus bem "Parbes" ftogen 65) — Ald Gott zu Moses sprach: Schreibe bir biese Worte auf, fagten bie bienstthuenden Engel: Berr ber Welt! Du gibst Moses die Vollmacht alles was er wolle niederzuschreiben, am Ende wird er fagen, Ich habe euch die Tora gegeben. Gott antwortete: Fern fei so was, und wenn auch; so ift er immerhin ein Glaubwür= biger 66). — Sie hofften, daß bie Tora werbe ihnen gegeben werben 67). — Wenn Jorael uneinig ift, fagen die bienstthuenben Engel vor Gott. Siehe, fie beschäftigen sich nicht mit der Tora, Die bu ihnen gegeben, und liegen nur ihren Zänkereien ob 68). — Alls

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Echa rab. 56<sup>2</sup>.

<sup>60)</sup> Midr. rab. 103. 2731.

<sup>61)</sup> Daf. 613.

<sup>62)</sup> Daf. 611. 1211.

<sup>63)</sup> Daf. 734.

<sup>64.</sup> Daf. 1441.

<sup>65)</sup> Chagig. 151.

<sup>66)</sup> Midr. rab. 1614.

<sup>67)</sup> Daf. 2013.

<sup>68)</sup> M, chasita 393.

Manaffe Bufe thun wollte, verschloffen bie Engel bie Simmels-

#### §. 10.

Co erhaben und heilig bie Engel gebacht wurden. - Überall wo ein Engel erscheint, ba erscheint auch bas Göttliche (Sch'china) mit ibm 70) -- waren fie gleichwohl als geschaffene auch beschränkte Befen, Richt nur bag auch ihnen bas Befen Gottes unergründlich ift - "benn meine Herrlichkeit fiehet fein Mensch, noch jene (Engel) die ewig leben" - 1) find fie gewiffermaßen blinbe Werkzeuge Gottes. — Warum heißt Gott: Zebaoth (Dix 32) Berr ber Engelheere)? Weil er feinen Willen (12122) an ihnen ausübt. Manchmal macht er baß fie figen, manchmal baß fie ftehen. Er läßt fie manchmal in Geftalt eines Mannes, manchmal in der eines Weibes, manchmal als Geister 22), manchmal als Fener erscheinen 33). — Kast menschlich beißt es von ihnen, weil fie bas Geheimniß Gottes entbeckten, (indem fie Lot offenbarten, fie werden Sodom zerstören), wurden fie aus ihrem Standpunkte auf 138 3ahr verwiejen 74). Metatron erhielt 60 feurige Schläge, blos um Elischa ben Abuja zu zeigen, baß es feine zwei Götter gebe 35), und bie Engelfürsten ber Seiben wurden gefesselt, und blieben es bis ju ben Beiten Jeremias 26). Enblich verstehen bie Engel bie aramaifche

<sup>69)</sup> Midr. r. 2901 M. Ruth. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Midr. r. 151<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) 2. M. 33,20. M. r. 263.

ירוחות, Binte, Bgl. מעצישות w. bas Altbentiche geisten. G. weiter unten.

<sup>73)</sup> Midr. r. 1413.

<sup>74)</sup> M. r. 563, 773, 871.

<sup>75)</sup> Chag. 16a.

<sup>76)</sup> M. r. 624.

Sprache nicht 77). - Und jo erhaben und heilig fie in ihren 216= flufungen gedacht werden, nimmt nicht nur die Gesammtheit 36= raels, fondern auch die von Gott erwählten Manner, ja jeder fromme Joraelite einen hohern Rang als die Engel ein, Die jene au lieben , au ehren und ihnen au bienen bestimmt find. Der Talmud rechnet wohl nur brei Dinge 18) in benen ber Mensch ben Engeln gleicht; daß er nämlich wie diefe Bernunft befitt, aufrecht gehet, und die beilige Sprache spricht 79); er verkennt aber niemals, daß ber Menich, gerade weil ihm ber hang zur Gunde (יצר הרע) inwohne, durch bas Erfaffen bes Guten, durch Tugend übung, durch die lleberwin dung der bofen Triebe, durch die freie Bewältigung ber Materie, Die Engelnaturen weit übertrifft. Die Weisheit bes Menschen, sprach Gott zu ben Engeln, als er fich mit ihnen über bie Schöpfung bes Menfchen berieth, wird größer fein benn bie euere 80). - Abam erreichte einen viel inneren Stand= punft (לפנים ממחיצתו) als bie Engel 81). — Nicht nur gleichen bie Jorgeliten in vielen Dingen ben Engeln 82), sondern es liebt Gott bie Joracliten fogar mehr als die Dbern (עליונים), benn er vers ließ biefe, um unter jenen zu weilen 83). — Gott liebt Jorael mehr als die Engel, benn jene konnen Gott ftundlich loben, diefe nur ein Mal des Tages, nach Andern, einmal in der Woche, nach Andern, ein Mal bes Jahres, nach Andern, ein Mal in fieben שמיטה), nach Andern, einmal in fünfzig Jahren (יובל).

<sup>77)</sup> Sota 33a.

<sup>78)</sup> M. r. 103, u. 171' rechnet beren vier.

<sup>79)</sup> Chagig 16a.

<sup>80)</sup> M. r. 201.

<sup>61)</sup> Daf. 444.

<sup>82)</sup> Daf. 1301.

<sup>\*3)</sup> M. r. 211<sup>4</sup>.

Sie stimmen ihr Lob nicht eber oben an, als bis es bie Israeli= ten unten gethan 64). - Sechzig Miriaben Engel fronten jeben ber Jorgeliten mit zwei Kronen, als fie am Gingi riefen: Wir wollen ausüben und gehorchen 85). — Metatron fchrieb bie Berbienste Israels nieder 86). - Gott ehrte Jatob. Er fam mit ben biensithuenden Engeln an die Himmelsleiter. Und als Jafob von Laban gurudfehrte, famen ihm bie Engel und bas Göttliche (Sch'ding) entgegen. Gott gab bem Glange feines (Jafobs) Bilbes eine Stelle am Throne, und die Engel priesen Gott mit bem Ramen Jatobs 87). - Gott ehrte Mofes. Er verließ alle bienftthuenden Engel und alle Simmlischen, und tam zu Mofes 88). - Wenn Gott mit Mofes (in ber Stiftshutte) iprach, gelangte bie Stimme gu biefem gleich: fam wie burch einen Ranal, und die bienstthuenden Engel, welche zwischen Beiben sich befanden, hörten die Stimme nicht 89). - Die Engel wünschten bie Tora zu erhalten, aber sie blieb ihnen ein Geheimniß. Denn fo heißt es 90): Und benen, die in ben Simmeln fliegen, ift fie verborgen 91). — Resch Latisch fagte: als Moses in ben Simmel aufstieg, sprachen die bienstthuenden Engel, was will ber Weihgeborne unter und? Gott: er kommt bie Tora zu empfangen. - Jene: Das toftlichfte Rleinob, bas 974 Benerationen (Nonen, Zeiträume) vor Erschaffung ber Welt von dir bewahrt wurde, willst

<sup>84)</sup> Cholin 91b.

<sup>65)</sup> Sabb. 88a.

<sup>\*6)</sup> Chag, 15a,

<sup>87)</sup> M. r. 1161. .

<sup>88)</sup> Daf. 1534.

<sup>89)</sup> Daf. 2632.

<sup>90)</sup> Ijoh 28,21.

<sup>91)</sup> Midr. r. 2992.

Du an Wesen von Fleisch und Blut übergeben! "Was ift ber Mensch, baß Du sein gebenkest?" 92) Gott sprach hierauf ju Moses: Antworte Du ihnen. Moses erwiderte, Berr der Belt! ich fürchte, sie werben mich mit bem hauche ihres Mundes verbrennen. — Gott: Faffe an den Thron meiner Herrlichkeit, und stehe ihnen Rede. — So heißt ce auch in ber Schrift: 93) "Er faffet an u. f. w. (Mosco bewies ihnen hierauf, baf bie meiften Unordnungen ber Tora gegen fündhafte Handlungen gerichtet find. und feinen Blat bei Befen hatten, Die jeder fleischlichen Begierde baar find). Allsbald lobten die Engel allzumal Gott, und wurde jeder von ihnen dem Moses ein Freund, und beschenfte ihm jeder mit einem Geheimniß, sogar ber Todesengel überlieferte ihm ein, foldes, wodurch Moses später ber Pest Einhalt thun konnte 94). — Gott ehrte Aharon, und fleidete ihn gleich ben bienftthuenden Engeln. Ja ein jeder gelehrte Briefter heißt Engel, 95) und die Bropheten beißen Engel 98).

Endlich sind sie auch strasende Boten Gottes. — Nimmt Jemand nicht an den Leiden seines Volkes Theil, so kommen zwei dienstthuende Engel, welche den Menschen begleiten, legen ihm die Hände aufs Haupt und sagen: Dieser Mann, der sich von der Gemeinde ausschließt, möge auch keinen Theil haben an ihren Freuden 97). — Die Strase Kaf Hakalla (des Schleuderns) bes

<sup>92)</sup> Pfalm 8,4.

<sup>93)</sup> Job 26,9.

<sup>94)</sup> Sabb. 88b.

<sup>95)</sup> M. r. 1534.

<sup>96)</sup> Daf. 1681 u. 2661.

<sup>97)</sup> Taanit 11a.

stehet barin, baß ein Engel an einem, und ein Anderer am aus bern Ende der Welt stehet, biese schleubern bie Seelen ber Ruchslosen sich gegenseitig zu 98).

### §. 11.

Nicht nur die himmlischen Schaaren des göttlichen Hofstaates sondern auch alle irdische Wesen stehen unter Anführung, Leitung und Berwaltung von Engelfürsten nehmen wieder mehrere den höchsten Mang ein. Diese stehen dem göttlichem Throne näher, ihr Wesen ist erhabener, heiliger, und der Ausdruck einer besondern Eigenschaft Gottes, oder eines hypostassirten, selbstständigen Atributes Gottes, die durch den Engelfürsten (Erzengel der Spätern) sich offenbart und wirft. Als die obersten Engelsürsten sinden wir folgende Sieben.

### ו. Midael. (מיכאל).

"Ber ist wie Gott." Einer der obersten Engelfürsten 99), "der große Fürst" genannt 100), drückt schon dem Namen nach, die Einsheit und Allmacht Gottes aus. Insbesondere ist Michael Repräsentant der Gnade, und wird deshald: Engel der Barmherzigkeit (מלאך) geheißen 101), Bereits im Buche Daniel 102) ist er der Engelfürst (Schußengel, Vertreter, Anwalt) Israels. Als Hohepriester opfert er auf dem himmlischen Altar 103). Seine Stellung ist

<sup>98)</sup> Sabb. 152b.

<sup>99)</sup> Daniel 10,13.

<sup>100)</sup> Daf. 12,1 Chag. 12h Cholin 40a.

<sup>101)</sup> M. r. 554.

<sup>102)</sup> Daniel 10,21. 12,1.

<sup>103)</sup> Sebach, 62 a unb Chag. 12b.

zur Rechten, bes Thrones Gottes. - "Gott umgab feinen Thron mit vier Engeln, Michael "wer wie Gott? " gur Rechten , Uriel, "Licht Gottes" jur Linken, Gabriel, "Macht Gottes" nach vorn, und Raphael "Seil Gottes" nach Westen" 104). — Er ift von Gott gefandt, als Retter und Verfündiger froher Botichaften. - Michael rettete Abraham aus der Feuereffe (Nimrods, zu Ur in Chaldaa), und Chamania Mifchael und Afaria 105). — Berkündete Abraham die Geburt Maaks 106), wo er als vornehmster Engel in der Mitte ging, und Gabriel zur Rechten, und Raphael zur Linken hatte 107), und rettete Lot 108). - Michael und Gabriel schrieben nieder: Die Erstgeburt gehört bem Jakob, und Gott bestätigte es 109). - 3ft mit Gabriel ber Hüter Jeraele 110). - Streitet mit Samael, bem Unfläger Jerael, vertheibigt Jerael und bleibt Sieger 111). — "Und ben Rücken fehrten sie bem Seiligthume zu." 112). Gott sprach zu Michael: Michael! bein Bolf ist übelanriechig worden. Michael antwortete. herr ber Welt! Laß bir an ben Guten unter ihnen genügen. Gott: Ich verbrenne fie allzumal. Alsbald fagte er zum linnenbekleideten Mann 113): Gehe hin zwischen das Rad (4515) unterhalb bes Cherubs, und nimm eine Handvoll Roblen aus ber

<sup>104)</sup> Midr. rab. 1114.

<sup>105)</sup> Pessach, 118 Midr. rab. 484 M Chasita 114.

<sup>106)</sup> M. rab. 554 704 2043.

<sup>107)</sup> Joma 371 Derech Eretz Abich. 4.

<sup>108)</sup> Bab. Mez. 862.

<sup>109</sup> M. r. 711.

<sup>110)</sup> Daf. 1344.

<sup>111)</sup> Daf. 1351 und Midr. Ruth. 401.

<sup>112</sup> Jedhest. 8,16.

<sup>113)</sup> D. i. Gabriel. Daf. 9,3. 10,2. G. Daniel 10,5.

Mitte ber Cherubim, und wirf fie auf die Stadt 114). Siem bemerkt Rabbi Chana bar Bisna: Wären bie Kohlen nicht zum Theil abgefühlt worden, als fie aus ber Sand bes Cherubs in bie Sand Gabriels gelangten, jo murbe fein Einziger von den Israeliten übrig geblieben fei. 115) - Das Wefen Michaels ift Schnee, jenes bes Gabriel, Feuer. Doch herrscht Friede unter ihnen 116. -- Was von Michael noch erwähnenswerth ift, faffen wir in folgenden zusammen. Michael und Gabriel waren Sochzeitsgäfte Abams 117). - Konnten ten Unblid bes ftrablenden Mofes, nicht ertragen 118). - Michael war, nach Ginigen, ber Engel im Dornbuiche 119). - Einst gibt Gott Ebensfrüchte bem Michael, bamit er über fie ben Segen ipreche, Diefer reicht fie Gabriel, Diefer ben Erzvätern, und fo fort, bis fie julett an David gelangen 120 . -Alls Mofes fterben follte, ließ ber Berr fich berab 1217), feine Geele zu nehmen, und mit ihm kamen brei Engel. Michael machte bas Lager gurecht, Gabriel breitete ein Tuch gu Baupten Mofes, und Cagjagel zu beffen Fußen aus. Mojes ftarb burch ben Rug. Da fingen fammtliche Engel an zu weinen, und bie biensithuenben Engel riefen : "Er übte Die gottliche Engent 122).

<sup>114)</sup> Jehest. 10,2.

<sup>115)</sup> Joma 77a.

unter den feindlichen Glementen (Jeruich. Roich Saichana).

<sup>117)</sup> M. r. 104.

<sup>119)</sup> M. Chasit. 212 391 1084.

<sup>119)</sup> M. r. 1202.

<sup>(10)</sup> Daf. 1422.

הוא – כביבול יוו – Sit venia verbo.

<sup>122) 5.</sup> B. M. 33, 21. M. r. 3024.

## 2. Gabriel. גבריאל

Helb, ober Macht Gottes. Der höchste ber Engelfürsten nach Michael 123, Führer einer Engelschaar 124) ist die strasende Macht Gottes, der Urtels-Vollstrecker, Zerstörer und Rächer. Gabriel schreibt das Urtheil, und führt die Strase aus 125). — Wenn auch Gabrtel ebenso wie Michael der Schuhengel und Hüter Israels ist 126), so ist er gleichwohl nicht wie dieser der Ausdruck der Barmherzigskeit Gottes, sondern er tritt als zerstörende Macht den Feinden Israels entgegen, vernichtet sie, oder hemmt ihre Unternehmungen gegen Israel, und macht sie zu Schanden. Und soll er ein Unsglück von Israel und bessen Führer abwenden, so geschiehet es selbst da auf strasende Weise 127). — Gabriel zerstörte Sodom 128). — Schasste die Unterpfänder der Tamar wieder her, nachdem sie

<sup>123)</sup> Daf. 244 jum Ders רוה כאהר ממנו Genef. 3,22.

<sup>124)</sup> M. Chasita 331.

<sup>125)</sup> M. Echa 703.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) M. r. 134<sup>4</sup>.

Unsere aufgestellte Charafteristif Gabriels, wird aus den angesührten Stellen, nich als richtig erweisen. Doch int Gabriel nicht ein rein ftrasendes und Unheil bringendes Prinzip, da er als versoningirtes Atribut Gottes, wohl die ftrasende Gerechtigseit darstellt, aber von der Güte und Barmberzigseit beschränft, bedingt, auch diese Eigenschaften im eminenten Grade (מלאכי) viren muß, weschalb er a. v. a. D. unter die Engel der Gnade (מלאכי) gezählt wird. Er in aber, nach unierer Auseinanderiegung, bedimmer nur indirett ein Engel der Gnade.

<sup>128)</sup> M. r. 554.

Samael entrückt hatte 129). -- Beraubte ben Botiphar feiner Mannedfraft 130). - Edlug bie Dienerin ber ägyptischen Bringeffin nieder, weil sie, als ihr ber Befehl wurde, ben ebraischen Anaben (Mofes) aus bem Waffer zu gieben, ihrer Gebieterin bagegen Vorstellungen machte 131). - Edilug Mofes bamit er weine und bas Erbarmen ber Pringeffin errege 132). - In ber Legende von den glühenden Kohlen und der Krone war er es, ber die Sand bes Mojes, welcher nach ber Krone greifen wollte, nach ben glübenden Roblen binführte. Moses steckte die Roble in den Mund. und behielt badurch eine mangelhafte Aussprache 183). - Rettete Chanania Mischael und Ufaria, bei welcher Rettung die außerhalb ber Teuereffe stehenden Manner vom Feuer getöbtet wurden 134). - Edlug bas heer Sanderibs 135). - Gott bieg Gabriel bie Rohlen nehmen 136), und ste auf Jorael schleudern. Gabriel theilte bem Cherun ben göttlichen Befehl mit, und verlangte, ber Cherub möchte ihm zwei Roblen geben, ba er (Gabriel) nicht bie Erlaub: nif habe, in den Bereich ber Cherubim einzutreten, und ihre Gluthen (Kohlen) ihn verlegen konnten. Seche Jahre hielt Gabriel biefe Kohlen gurud, in ber Erwartung, die Jeraeliten werben fich beffern; als er fab, bag bieß nicht ber Fall fei, wollte er fie hinabschleubern. Da sprach Gott zu Gabriel: Gleichwohl find

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>) Sota 10b.

<sup>130)</sup> Daf. 13b.

<sup>131)</sup> Daf. 12b. M. r. 1182.

<sup>132)</sup> Daf.

<sup>133)</sup> Daf. 1184.

<sup>134)</sup> Pessach. 118, Sanhed. Abjdyn. 10. (Richt Midsael).

<sup>135)</sup> Micht Michael. S. Sanh. a. a. D. M. r. 1341

<sup>-13 6)</sup> G. Jehest. 10,2.7.

Menschen unter ihnen, die Menschenliebe üben 139). - Gott sprach qu Gabriel, gehe und zeichne auf die Stirn ber Frommen ein Tau mit Tinte 138), bamit bie Engel bes Berberbens feine Macht über fie haben, und auf die Stirn ber Ruchlosen zeichne ein Tau mit Blut 139). — Rabbi Jischaf fagte, als Salomo die Tochter Pha= raos zur Frau nahm, stieg Gabriel 140) herab, und stach ein Robr ins Meer, ba erhob sich aus bemfelben eine Sandbank auf welcher später eine große Stadt in Romanien erbauet wurde 141). — Gabriel verunftaltete bie Konigin Baschti (Damit fie nicht vor Achaichwerosch erscheinen fonne, wodurch Esther Königin wurde, und Israel rettete) 112). — Edjamichi löschte (bie Berbienste Mordechais um ben König, welche im Gebenkbuche eingetragen waren) und Gabriel ichrich fic wieder auf 143). - Schlug die Manner des Synedrins nieder, (welche aus Furcht vor bem König Jannaus, einen Mörder nicht verurtheilen wollten 144). - Als ber Berrather Schebna mit einer Abtheilung Krieger gu Sanderib übergeben wollte, ichloß Gabriel bas Thor bicht hinter ihm, fo bag Schebna allein bei Sandjerib anfam, und bort als Lugner getobtet

<sup>137)</sup> M. r. 1954.

<sup>138) 5.</sup> Ezech. 9,4.

<sup>139)</sup> Sabb. 55a.

<sup>140)</sup> Richt Michael, wie es Mid. Chasita 93 ierthumlich heißt.

Sanh. 21h. Sab. 56b. Ob ber Sunde Salomos legte Gabriel, als ftrassende Macht, ven Grund einer Stadt, die später die Zerstörung des judischen Reiches herbeiführte. — Bgl.: Als David sprach: Du und Ziba, ihr sollt unter euch den Acker theilen (2. Samm. 19,30.), da rief ein Bat-Kol: Reschabeam und Jerobeam sollen unter sich das Reich theilen (Joma 22h).

<sup>142)</sup> Megilla 12h.

<sup>143)</sup> Daj. 166.

<sup>144)</sup> Sanhedrin 19b.

wurde <sup>145</sup>). — Hielt ben Boben bes Merobach Baladon auf <sup>146</sup>). — Gabriel und Michael werden für Israel gegen Ebom streiten <sup>147</sup>). — Gabriel wird gegen Leviatan eine Jagd anstellen, und ihn erlegen <sup>148</sup>). — Gott sprach zu Gabriel: Mache die Bölfer versftummen, und nimm dir Israel <sup>149</sup>).

Das Wefen Gabriels ift Reuer. Die Rabbinnen lehrten: Es gibt feche Arten bes Feuers. Gin Feuer, welches ift und nicht trinkt. Ein zweites, welches trinkt und nicht ift. Ein brittes, welches ist und trinkt. Ein viertes, bas Naffes und Trocenes verzehrt. 5. Feuer, das Feuer vertreibt, und 6. Feuer, welches Feuer verzehrt. Das gewöhnliche Feuer ift, trinkt aber nicht. Feuer, bas trinkt und nicht ift; die Fieberhite. Feuer ber britten Art ift jenes bes Gliahu. Denn fo heißt es (1. Kon. 18, 38): Und bas Waffer im Graben ledte es auf. Feuer, bas Waffer und Trodenes verzehrt, ift das Opferfeuer. Teuer, das Feuer vertreibt, bas ift Gabriel (ber bei ber Rettung ber 3 Männer ben Ralkofen von innen abkühlte, und die außenstehenden Manner verbrannte). Endlich Feuer, bas Feuer verzehrt, bas ift Feuer ber Sch'ching, benn fo lehrte Mar (Sanhedr. 38b): Er (Gott) ftrectte feinen Finger zwischen sie (die Engel) und verbrannte sie 150). — Bon Gabriel ift noch anzuführen, bag er, nach Ginigen ber Engel im Dornbusch war 151). - Daß er bie Frudte gur Reife

<sup>145)</sup> Daf. 26a.

<sup>140)</sup> Daf. 96a.

<sup>147)</sup> M. r. 1351.

<sup>148)</sup> Bab. Batra, 74b.

<sup>149)</sup> Pessach. 118b.

<sup>150)</sup> Joma 21b.

<sup>151)</sup> M. r. 1202.

ringt <sup>152</sup>). — Daß er mit Michael über die Bedeutung des Worzes: 777 bisputirte <sup>153</sup>), und dem Moses die Arbeit des heizigen Leuchters zeigte, indem er sich gleich einem Goldschmiede as Schurzsell umgürtete <sup>154</sup>). — Als offenbarender Engel erzchien er Daniel <sup>155</sup>).

# 3. Uriel. אוריאל

"Licht Gottes." Von welchem bereits oben gesprochen ist.

# 4. Raphael. 5857

"Beil Gottes." Seilte Abraham, und rettete Lot 156).

### 5. Metatron. מטטרון

Neber die verschiedenen etymologischen Erklärungen dieses Nasnens gehen wir um so eher hinweg, da keine befriedigt. Nach neinem Dafürhalten ist das Wort nichts anderes als das griechische Meταδρομος 157), cursor, animadvertor, ultor. Der göttliche Worsäuser, Eilbote und Nächer, der zugleich die Aufgabe hat, zu beobsächten und darüber zu wachen, ob und wie die göttlichen Anordnunsen befolgt werden 158). — Metatron erscheint demnach im Talmud,

<sup>152)</sup> Sanhedr. 95b.

<sup>153)</sup> Bab. Batr. 75a.

<sup>154)</sup> Menach 29.

<sup>155)</sup> Dan. 8, 16. und 9, 21. Bgl. Luc. 1, 19. 26.

<sup>156)</sup> Joma 27a. Derech Erez Abschnitt 4. Bgl. Tobias 9, 15.

<sup>157)</sup> Lewison (Lb. bes Drients 1849. Nr. 21.) erflärt es mit μετα θρόνος und nimmt שר הפנים gewissermassen als Apposition bes Eigennamens. Er ift also unter allen Erflärern bem Richtigen am nächsten.

<sup>158)</sup> Ich gebe nach meiner Deutung bes Metatron, bie Grklarung bes Aruch (D. S. w.), welche baburch im besten Lichte erscheint! שמשם. Im Jes

als Bote, Stellvertreter, Statthalter und Verweser Gottes, und auch als Rächer und Gerichtsvollstrecker. Auf die Frage eines Sabucäers an Rabbi Idith, warum es heiße: Und zu Moses sprach er (Gott), gehe hinauf zu Gott (2. M. 24, 1.), da es boch heißen sollte: Gehe herauf zu mir, antwortete dieser, dieses sprach Metatron, dessen Name wie der Rame seines Herrn ist, denn so heißt es (das. 23, 21.): denn mein Name wohnt in ihm.— Iener: "So sollte man ihn anbeten?" — Dieser: "Es heißt (das.): Du sollst ihn nicht mit mir (Gott) vertausschen. — Iener: "Bozu hieße es serner: Er würde euere Sünden nicht vergeben" (das.)? R. Idith: Wahrlich das könnte er auch nicht, darum wollen wir ihn auch nicht zum vermittelnden Boten annehmen 159).

Der Sabucaer bes R. Ibith ift nichts anderes als ein Rasgarener, ber ben Pluralismus in der göttlichen Person, aus dem Bibelvers: "Und zu Moses sprach er, gehe hinauf zu Gott;" bes

lambenn heißt es: "Ich gehe vor ihnen her" (S. 2. M. 32, 34. und 33, 2.) b. i. Metadro, mein Borläuser gehet vor ihnen einher. — "Balaf hörte daß Wilcam somme," weil er einen Eitbeten (ממטור שלכן) voraussandte — Gott sprach zu Moses: Ich will, wenn du es wünschest, dein Borläuser sein (עומטור שלכן), wundere dich nicht hierüber, denn ich werde es einst auch einem auswärtigen Manne sein, nämlich dem Choresch; denn so heißt es auch (Iesai. 45, 2). Ich selbst ziehe vor dir her, und ebene die Höhen. Ferner werde ich es einem Weide sein, nämlich der Debora (und dem Baraf), dei welcher es heißt: Siehe Gott ziehet vor dir her (Nicht. 4, 14.). — Hieraus, sährt Nruch sert, schließe ich, daß das Wort ein Zuvertommen oder Vorangehen (מקרבות) bedeute. Sehr richtig erräth Nruch serner, daß es auch Verbachten und Hüten bedeute, obgleich er es aus dem Aramäischen zu herleitet. Nach unsserer Erstärung aber, sinden sich beide Vebeutungen im griechischen Worte.

weisen will. — R. Zbith antwortete, daß hier der µεταδρομος der Stellvertreter Gotteß gesprochen habe, der als Repräsentant Gotteß, in der ersten Person spricht. — Jener erwiderte: Nun, so betet den Repräsentanten Gotteß als Solchen an! — R. Zdith erwiderte, es sei verboten, ein anderes Wesen außer Gott anzubeten. Jener versehte: Es heißt aber von ihm: "Er wird euere Sünden nicht vergeben." Dieses beweiset wohl, daß er diesenigen, die ihn nicht bekennen, von ihren Sünden nicht erlösen werde. — Darauf erwiderte R. Zdith, daß Metatron als göttlicher Rächer dieß nicht könne und gerade beshalb könne er auch nicht unser Mittler sein.

Der Ausspruch bes Talmubs: Metatron, beffen Rame gleich bem Namen feines herrn ift, findet die einfachfte Erklarung in bem biblischen: "benn mein Rame wohnt in ihm" (baf. 23, 21.). - De Rame, hat auch bie Bebeutung, Ruhm, Gegenwart, (wie שמי שמי Mein Rame (meine Gegenwart) foll barin (im Tempel) wohnen (2. Kon, 23, 27.). Chenfo 150 1120 (1. Kön. 8, 17. 20.) und Macht Giottes (Pfalm 44, 6. u. a. D.). - Der von Gott ben Joraeliten als Fuhrer gefandte Engel, foll alfo feine Stelle vertreten, und fo ben Ruhm, bie Macht und bie Gegenwart Gottes reprafentiren und bie Berbrechen bestrafen (ultor). Gine fabbaliftische Spielerei findet gur Erflärung biefer Talmutstelle ben Zahlenwerth bes Wortes Meta= tron mit jenem von gleich. Was gesucht und unnöthig ift. Beffer nennen ihn die Kabbaliften DI "Fürft ber göttlichen Berjon" 160), ober ber Absicht, ober ber Borfehung Gottes. De= tatron ware alfo bie personifizirte Borfehung und Leitung Gottes.

<sup>160)</sup> S. Gefenius Swb. x. 212 2.

Hieraus ist die Heiligkeit und Wichtigkeit dieses Engels bei den Kabbalisten zu erklären, und deshalb wird er von Vielen mit dem "Weltengel" שהעולם identificirt 161).

Gin besonderes Licht verbreitet Diese Unficht auf folgende Salmubstelle. Gie lautet 162): Acher (Elischa ben Abuja) fah im Simmel (Barbes) Metatron, bem die Erlaubnig ertheilt wurde, nicherunken, um bie Verdienste Borgels aufzuzeichnen. Er (Uder) bachte nich, es ift ausgemacht, baß Dben fein Giben, feine Ructs feite, teine Nackenseite und feine Mubigkeit Start findet; follte es etwa zwei Machte geben? barob führte man Metatron binaus und gab ihm sechzig feuerige Schläge. - Der verkeherte Ucher scheint hiemit als des Parsismus verbächtig bezeichnet zu werden, ber an ber göttlichen Borsehung und ber unmittelbaren Leitung bes menschlichen Schicksals nicht geglaubt und nur ein gutes Pringip (Metatron Drmugh) annahm, bem Gott bie Statthalterichaft in ber Welt und ben ewigen Rampf mit bem bofen Pringipe (Satan-Ufriman) überließ, ober bie Welt fich felbst überlaffen habe. -Wenn es 163) von Acher heißt, Er habe ben gangen Tag hindurch griechische Berje rezitirt und man habe im Lehrsaale aus feinem Bufen viele fegerische Schriften berausfallen gefeben, jo burfte er von anderer Seite auch bes Epifurismus beschuldigt worden sein. und ber Rebafteur bes Talmuds fonnte beibe Traditionen ohne Rritif aufgenommen haben.

<sup>181)</sup> S. Toffaphot zu Jebam 16h. Ani. PIDD und zu cholin 60a Ani. PIDD. 162) chagig. 15a.

<sup>163)</sup> Daf. 15h.

# 6. Eanbalfon. סנרלפון 164).

Bon bicfem Engel heißt es im Talmub: "Ich fah bie Engelsthiere (Chajot, Min) und siehe, ein Ophan (Rad : Engel) war auf der Erde neben den Chajot" 165). Es ist dieß, sagt Nabbi Elasar, ein Engel der auf der Erde stehet, dessen Haupt aber bis zu den Chajot (Thierengel) reicht. In der Boraita wurde gelehrt, dieser Engel heiße Sandalfon. Dieser ragt über den Andern (Chajot) 500 Jahre Weges hinaus, und stehet hinter dem Thronwagen (MICCC) Wertaba), und bildet für seinen Schöpfer Kronen. — "Wie, es eristirt doch sein Wesen, das Gottes Aussenthalt kennt?" — Er stellt blos die Krone hin, und diese erhebt sich von selbst 166).

# 7. Sagfagel. זגוגאל

(Der Durchsichtige, Reine). Lehrte Moses ben eigentlichsten Namen Gottes 167) und war beim Tobe Moses anwesenb 168).

### §. 12.

Diese sieben Engel, entsprechend ben sieben Amschaspands, sinden nicht minder ein Analogon in den, vom Heidenthume als Götter verehrten sieben Planeten. Das Judenthum, getreu dem Monotheismus, verwandelte die selbsiständigen heidnischen

<sup>164)</sup> Ein duntler Name. Vielleicht eine Zusammensetzung von Zwo, animal, und Aalos, Lampas, fulgur, = bas ürahlende Thier. Sandalfon in einer ber Thierengel. S. weiter unten.

<sup>165)</sup> Jedjest. 1, 15.

<sup>166)</sup> chagig 13b.

<sup>167)</sup> M. r. 302.

<sup>168)</sup> Daf. 3024.

Götter in geschaffene, untergeordnete und beschränkte Wesen, welche ben Willen Gottes zu vollführen haben. Gleichwohl behielten biese ähnliche Atribute wie jene.

Will man baher mit Maimonides 169) in den Räberengeln (Galgalim und Ophanim), Thierengeln (belebte Sphären, Chajot), und Glutengeln (Seraphim), die belebten, hehr = begeisterten Pla= neten und ihre Spharen finden, ba bie gange alte Welt, und insbesondere Aristoteles, höhere geistige Lenker ber Planeten, und ber jogenannten Tages = ober oberften Sphare annahmen, welche benfelben gleichsam wie bie Geele ben Ropper inwohnen, fo fann, nad unferer bisher gegebenen Beschreibung ber fieben Engelfürsten, in Sandalfon ber Saturn (Sabtai 'Wow), ber als höchster Planet (unter ben ber alten Welt befannten), ben Rabius feines Rreises auf die Erbe, als ben Centralpunkt seiner Bewegung fest, und mit bem Saupte alle andern Spahren überragt; im ichneeigen und gnabenbringenden Michael ber Jupiter (Zebef Der ber Gerechte); im feuerigen und strafenden Gabriel, ber Dars (Maadim, מארים ber Rothe); in Raphael bie Conne (APA Bgl. Apollo, Connensenfer und Arzt) 170); in Sagfagel, bie Benus (Nogah, כוגה ber Glanzenbe ווג = וך בנגה in Metatron, ben Merfur (Kochab, 3) Bothe, und bei ben Orientalen ber Echreiber bes Himmels 171), und endlich

<sup>169)</sup> More nebuchim III. Anf.

<sup>170)</sup> Bon ber, der Sonne zugeschriebenen Beilfraft in ber Bibel und im Tal mub, f. unten.

tert, und von Elischa ben Abuja, wie oben ermähnt, im himmel schreibend gesehen.

im Uriel (ber Leuchtenbe), ber Mont (Lewana, לכנה) ers

### §. 13.

Aluger ben aufgezählten, hat die himmlische Hierarchie ihre Beamteten, Borgesetten und Verwalter. Richt nur hat bas Uni= versum als foldes, feinen Weltfürsten, sondern jedes Maturreich, jedes Meteor, jedes Bolt, jeder Regent eines Bolfes hat feinen Fürsten und Vorgesetzten, sowohl als Ibee und Prototypus, ober als Personificationen abstrafter Gigenschaften und Begriffe, als auch als Beschützer, Bertreter und Bertheibiger. Rur Jerael, auch in seiner Phantafie bem Monotheismus treu, hat, ungeachtet Michael sein Kurst genannt wird, als eigentlichen Schutherrn ben alleinigen Gott, ber es unmittelbar fchütt, und mit bem es, als seinem himmlischen Bater unmittelbar verkehrt. Auf Ginai, heißt ce im Mibrasch 172), kamen viele Engelschaaren mit Gott. Michael mit feiner Schaar, Gabriel mit feiner Schaar. Einige Bölker mahlten fich Michael, andere Gabriel. Israel aber wählte fich Gott. "Mein Antheil ift Gott, spricht meine Seele" 171).

### §. 14.

Wir versuchen sie namentlich aufzuführen, und zum Theil zu characterisiren:

רשמל, chaschmal. (Jechesk. 1, 4.). Collettivname ber Engel (chagig. 13a.)

<sup>172)</sup> M. r. 2912 u. 3.

<sup>173)</sup> Rlagl. 3, 24.

אכתריאל (Krone Gottes, ober, meine Krone ift Gott). Berach 7a.

מוריאל (Mein Hingutreten zu Gott) Daf. 51'.

- שר העולם ber Engelfürst ber Welt. Analog bem aristotelischen Intellectum agens, bem kabkalistischen Abam Kabmon, und dem Weltgeist des psychologischen Pantheismus. E. Jebam. 166. (Tossaph. Anf. ספורן will in נער, ber ewig Junge", bas nomen proprium des Weltengels erstennen) und Sanhed. 94a.
- Engelfürst bes Meeres. Als Gott bie Welt ersichaffen wollte, sagte er zum Fürsten bes Meeres: Define beinen Mund, und verschlinge alles Wasser ber Welt. Dieser antwortete: Herr ber Welt! Ich habe genug mit dem Meinigen zu thun. Da stieß Gott nach ihm und töbtete ihn. Darum heißt es (Ijob 26, 12.): Er zersichmetterte ben stolzen (Nahab). Hieraus entnehmen wir, sagte Rabbi Iinchaf, daß ber Meeresssürst Nahab (IT) hieß. Und wenn das Wasser ihn (seinen Leichnam) nicht bedeckte, würde Niemand vor dem Gestanke bestehen können (Bab. Batra 74b) 174).
- Ridia, Radia, ber Engel bes Regens, beffen Stimme unaufhörlich bie Welt burchbrauset 175). Nabba fagte: mir wurde Ridia sichtbar. Er gleicht einem Kalbe; seine Klauen sind gerade; sein Standpunkt ift zwischen dem obern und untern Tehom (Urstuthen). Zu jenem spricht er: Sammle

<sup>174)</sup> S. Pessach. 118b.

<sup>175)</sup> Joma 20b.

beine Waffer. Zu biefem: Laß hervorquellen beine Waffer (Taanit. 25h.)

- Duma (Stillschweigen). Rabbi Jochanan sagte: Jener Engel, der über die Geister (die abgeschiedenen Menschensfeelen) gesetzt ist, heißt Duma 176). Samuel sagte: Duma werden alle abgeschiedenen Seelen übergeben. Nur haben die Seelen der Frommen Ruhe, nicht aber jene der Ruchslosen 1977).
- Jurkami, ber Fürst bes Hagels. Als Nebuchabnezar bie brei Männer in's Fener wersen ließ, stellte sich ber Hagelfürst Jurkami vor Gott, und sagte: Herr ber Welt! Ich will hinab und die Esse abkühlen. Gabriel sprach: So würde sich nicht das göttliche Wunder offenbaren, denn du bist Fürst des Hagels, und alle Welt weiß, daß Wasser Fener löscht. Ich aber, der ich Fürst des Feners bin, will hinab, und von Innen das Fener kalt machen, indem ich von Außen den Ofen glühend mache. Dadurch wird das Wunder zwiesach. Gott sprach: So gehe hinab 128).
- Laila (Nacht). Der Engel welcher bie Schwangers schaft verwaltet 179). Nabbi Jochanan sagte: ber Engel, welcher sich zu Abraham verfügte (als er gegen Kedorlaosnier auszog 1.Mos. 14, 15.) hieß Laila 180).

שר התאוה Der Engel der Wollust (M. r. 961.).

<sup>176)</sup> Sanhed. 94a chag. 4b. Berach. 18b.

<sup>177)</sup> Sabb. 152a.

<sup>178)</sup> Pessach, 118b.

<sup>179)</sup> Nidda 16. M. chasita 273.

<sup>180)</sup> Sanhedr, 96a,

תליד, Nakid. Der Engelfürst ber Nahrungsmittel (Pessach. 111b).

Nabil (verfallen, Lump). Der Engelfürst der Ursmuth (Sabb. 626. Pessach 1116.).

Der Engel des Lebens (M. r. 113.).

Die Engelfürsten der Bölter. Diese werzeben oft unter Elohim, (Götter) verstanden <sup>181</sup>). Kein Bolk unterliegt und keinen König ereilt das Strafgericht, wenn nicht zuvor dessen Fürst im Himmel gestürzt wird <sup>182</sup>). — Gott zeigte Jakob die Engelfürsten der Babilonier, Medier, der Griechen und der Idumäer, daß sie steigen und fallen werden <sup>183</sup>). — Der Engel, welcher mit Jakob rang, war der Engelfürst (Schubengel) Esav's <sup>10-1</sup>), und dieser ist, nach Raschi, Samaöl <sup>185</sup>). — In jedem Zeitalter heben die Engelfürsten der Bölter das Verdienst Jeraels hervor <sup>186</sup>) aber sie treten auch als Ankläger des israelitischen Volkes aus <sup>187</sup>). — Der Engelfürst Alegyptens heißt Mizraim <sup>188</sup>).

Der Engelfürst (Schuhengel) eines Königs 189). Der Schuhengel Nebuchabnezars hieß קל (Kal, ber Leichte, Geringe) 190).

<sup>181)</sup> Suca 29a.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>) Sota 8. M. r. 1384. M. chasita 394.

<sup>183)</sup> M. r. 1991.

<sup>184)</sup> Dai. 863. M. chasita 203.

<sup>185)</sup> Suca 29a.

<sup>186)</sup> cholin 92a.

<sup>187)</sup> M. r. 624. M. Ruth 401.

<sup>168)</sup> M. r. 1383 4. 1404.

<sup>189)</sup> Sota 8. M. r. 1384. M. chasita 394.

<sup>190)</sup> M. r. unb chas. baf.

Bott zu Secheskel sagter Gehe hin, und sage zu Israel, bein Bater war ein Emoniter und beine Mutter eine Chietitin, sprach der Ruach Paskonit (nach Raschi ist dieß Gabriel) vor Gott: Ständen nun Abraham und Sara vor dir, würdest du wohl sie so beschämen? u. s. w — "Hat dieser Geist solche Besugniß?" — Ja, denn Rabbi Iose Ben Chanina sagte, dieser Geist hat drei Namen: Piskon, (III) der Decidirende, Urtheilende); Itmon, (III) der Stummmachende), er macht nämlich die Sünsden Israels verstummen, und Sigron (IIII) der Bersschließende), denn was er schließet, kann Niemand öffnen 191).

Der Genius des Traums. Der träumeeingebende Engel 192).

Amarlai, und Scharlai. Zwei Engel, welche Heistungen bewirken 193).

(Sohn bes Sperbers, ober bes Strahls). Nach Raschi, ein Engel, ber ben schäblichen Südwind mäßiget 194).

Rebend werben aufgeführt: שול מרת הרין bie ftrafende Gerechetigfeit Gottes. ביהינום הריץ bie Hölle 196). — bie

<sup>191)</sup> Sanhedr. 44b.

<sup>192)</sup> Berach, 10b.

<sup>193)</sup> Sabb. 67a.

<sup>194)</sup> Bittin 31b.

<sup>195)</sup> Sabb. 55a. Sanhedr. 94a.

<sup>196)</sup> Sabb. 104a.

<sup>197)</sup> Sanh. a. a. D.

<sup>198)</sup> Daf. 106a.

<sup>199)</sup> Sahc. 89a.

<sup>200)</sup> Daj.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>) Nedarin 32h.

# Zweiter Abschnitt.

# Dämonologie.

Le possible est immense.

#### §. 15.

Dem Reiche der Agatodämonen (מלאכי רחמים), dem Lichtgebiete der höhern Welt, stehet als Gegensatz ein Reich der Finsterniß, des Verderbens, des Hemmnisses, der Negation, des Moralisch = Bösen gegenüber. Den Nebergang der guten Region in jene der Kasodämonen, macht Satan (שמט).

In ben biblischen Schriften erscheint Satan, ungeachtet ihm die Erulanten in Babylonien überkamen (weßhalb er auch nur in ben spätern Büchern, aus ber babylonischen Periode, namentlich in Secharia und Job vorkommt), und also dem Scheitan oder Ahriman des Zerduscht entsprechend, oder mit diesem identisch war, bennoch nicht ausgeprägt als das bose Prinzip; benn in der Bibel stellt er sich mit den andern Söhnen Gottes (den Engeln), vor

Gottes Thron '); und erst in bem nacherilischen Buche ber Chronit 2) findet sich eine Andeutung ber später ausgebildeten 3dee eines Feindes, Berführers und Anklägers ber Menschheit 3).

"Satan, heißt es im Talmub, ist Verführer und Tobesengel zugleich." 1). Später bekam Satan noch die Benennung: Samael.

Alls Berführer (VI) war Satan bei ber Bereitung bes golbenen Kalbes in ber Wüste, sehr thätig. "Als Moses in ben Himmel aufstieg, sagte er zu ben Israeliten, nach Berlauf von vierzig Tagen komme ich wieber. Nachdem die 40 Tage um waren, kam Satan, welcher einen Aufruhr in der Natur erregte, und sagte zu ihnen, wo ist euer Lehrer Moses? Sie antworteten er ist in den Himmel gestiegen. Er: Die Zeit ist um, und Moses wird nicht mehr zurückehren. Sie achteten nicht auf seine Worte.

— "Er ist todt." — Sie achteten nicht darauf. Da zeigte er ihenen seine Bahre b. — Satan zeigte sich in der Nähe der Bathscheba als Bogel. David schoß nach ihm, wodurch Bathscheba sich umwandte, so daß David ihr Angesicht sehen konnte b. —

<sup>1)</sup> Gatan, beveutet ursprünglich jedes hemmniß und feinbliches Entgegentreten. Se auch im arabischen und aramaischen (hier mit Danstatt W). Satan als boses Prinziv ist eine spätere jüdische Idee, beren Urssprung im Barstomus zu suchen ist. Dieser Umstand allein ist träftig genug für ben Beweis, daß bie Absassiung bes Buches Ijob, in das Zeitzalter des babnlonischen Erils, oder ber Rücksehr aus bemselben zu setzen sei.

<sup>2) 1.</sup> chron. 21, 1.

<sup>3)</sup> Ligl. Apotal. 12, 10.

<sup>4)</sup> Bab. Batr.16.

<sup>5)</sup> M. r. 891.

<sup>6)</sup> Sanhed. 106a

Satan flagte bie Idraeliten an, als fie aus Manpten gogen; Gott überließ ihm Jjob 7). — Samael bestrebte sich Abraham und Raak ju überreben, in Begiehung auf die Opferung Ifaats, Gott nicht zu gehorchen 8). — Der bose Samael suchte die Zeichen ber Tarmar zu entfernen (S. oben). — War neibisch als bie Israeliten bie Tora empfangen follten. Rabbi Jose ben Lewi fagte: Als Mofes vom Sinai herabstieg, fam Satan vor Gott und fagte: herr ber Welt! wo ift bie Tora? - "Ich habe fie auf bie Erbe gegeben." - Er ging jur Erbe und fprach: Erbe! wo ift bie Tora? - "Gott kennt ihren Weg" 9). - Er forberte fie vom Meere; tieses fagte: "Sie ift nicht bei mir." Da ging er zum Tehom. Dieser fagte; "Sie ift nicht in mir." Berwefung und Tod fagten: "Wir vernahmen mit unsern Ohren ihre Kunde." Er fehrte zu Gott zurud und sprach: Serr ber Welt! Ich burchforschte die gange Erde und fand fie nicht. Gott antwortete: Gehe hin zum Cohne Amrams u. f. w. 10).

Als Todesengel wird er, wie der griechische Argus; voller Augen dargestellt; und man hatte vom Tode eine abschreckende und schauerliche Vorstellung, welche dis auf unsere Zeit, Gemeins gut unserer Masse blieb. — "Man sagt vom Todesengel, er sei voller Augen <sup>11</sup>). Wenn der Mensch sterben soll, stellt er sich zu bessen häupten und hält ein gezücktes Schwert in der Hand, an dessen Spie ein Tropsen Galle hängt. Sobald der Seibende seis

<sup>7)</sup> M. r. 1391. Sohar gu אמור מוור אמור

<sup>8)</sup> M. r. 623 und M. Kohel. 1064.

<sup>9)</sup> Jjob cap. 28.

<sup>10)</sup> Sabb. 89a.

<sup>11)</sup> Die Deutung biefer Mnthe ift leicht.

ner ansichtig wirb, erschrickt er; Seine Glieber beben, sein Mund öffnet sich, da wirft der Todesengel ihm den Gallentropsen in den Mund, davon stirbt der Mensch, davon wird er stinkend; davon wird sein Antlig gelb 12). — Nach einer andern Vorstellung, schlachtet der Todesengel den Menschen ab. — Samuels Vater sagte: der Todesengel sprach zu mir: Hielt ich nicht auf die Ehre der Menschen, so würde ich die Halswunde auseinanderklassen lass sen, wie beim geschlachteten Vieh 13).

Neber Jörael hätte ber Tobesengel keine Macht gehabt, wenn sie sich ber Sünde mit dem goldenen Kalbe nicht schuldig gemacht hätten 14); bemungeachtet wurde ihm bereits bei Annahme des Gesehes auf Sinai, die Macht über Israel genommen 15). — Auch die göttlichen Männer, wenn sie auch dem unausweichlichen Tode (mit sehr wenigen Ausnahmen) am Ende ihrer irdischen Laufsbahn sich unterwersen mußten, hatten eine besondere Suprematie über den Todesengel, der er sich auch mit Scheu unterwars. — Der Todesengel beschützte Abraham nach der "Opserung" (1777) mit seinem Schilde, damit er nicht wie Sara sterbe 16). — Moses warf ihn zu seinen Füßen nieder 17). — Als der Todesengel das ganze israelitische Volk, wegen Korachs Empörung tödten wollte, entsendete Moses den Aharon gegen ihn, und die Macht Satans erlahmte 18). Selbst in der Sterbestunde des Moses, hatte er

<sup>12)</sup> Abod. sar. 20h.

<sup>13)</sup> Daf.

<sup>14)</sup> M. r. 1502.

<sup>15)</sup> Daf. 1562, 1634, 1852, 2674. M. chasita 373

<sup>16)</sup> M. r. 644.

<sup>17)</sup> Daf. 3013.

<sup>18)</sup> Daf. 1204.

feine Gewalt über ihn. "Samael hoffte endlich, die Seele des Moses zu bekommen, Er sagte: D! wann wird einmal Michael weinen und ich lachen! . . . da besahl Gott Gabriel, die Seele Mosis zu holen. Dieser antwortete: Ich kaun Moses nicht sterben sehen. Gott besahl dasselbe dem Michael. Dieser antwortete wie Gabriel. Gott sagte dann zu Samael: Er sei also dir übergeben. Alsbald eilte Samael wuthentbrannt davon. Bei Moses angestommen, sand er benselben gerade den "Schem Hamephorasch" schweibend, und Samael fürchtete sich vor ihm und sprach bei sich: Gewiß kein Engel ist im Stande, seine Seele zu nehmen. Moses aber rief ihm zu: "Keinen Gruß dem Ruchlosen, spricht Gott." Was wilst du hier? — "Deine Seele nehmen." — Entstieh, rief Moses, versolgte ihn, und stach ihm die Augen aus 19).

<sup>19)</sup> M. r. 3022 4. Folgende talmudische Barabel, über bie Nothwendigfeit Satans ale boje Begierbe, für bas Menichengeschlecht, burfte bier nicht am unrechten Drie fteben. "Die Israeliten fchrien gu Gott" (Nechem. 9, 4.). Rab fagte : Sie fchrieen, webe! webe! Ift ce nicht biefer (bas boje Bringip, Satan) ber ben Tempel gerftorte, bas Seiligthum verbrannte, die Frommen hinfchlachtete und die Israeliten aus ihrem Lande vertrieb, und biefer treibt noch fein Wefen unter une, Du (Gott) gabit ihn uns boch, bamit wir einen Sohn zu erwarten haben; wir mogen ihn und ben Lohn nicht! - Da fiel eine Schrift vom Simmel, barauf fand gefchrieben; Bahrheit. Sieraus, fagte Rabbi Chanina, ift gu entnehmen, bag ber Siegel Gottes "Wahrheit" ift. - Sie fasteten bann 30 Tage und 30 Machte und er (Satan) wurde ihnen überliefert. Es fam nämlich ein Befen aus bem Allerheiligften, bas einem feuerigen Lowen glich. - Der Prophet sprach zu ben Idraeliten: Sehet ba ben Berführer jum Gögendienfte, benn jo wurde gefagt (Bachar. 5, 8.): Er fprach, biefes ift bie Bosheit. - Bahrend bem fie ihn ergriffen, wurde ihm ein Saar entriffen und er flieg barob ein Gefchrei aus, tas auf 400 Parafan:

Als Einleitungsworte zu folgender betaillirten Darstellung bes Dämonenreiches, sehen wir die Worte des gelehrten Nachmanides (Commentar zum Pentateuch 3. B. M. 17, 7.) hierher:

Seirim (שעירים), find, nach Raschi, Schedim (Damone). Alben-Esta leitet Seirim von Saar (שער), Grauen, Haarsträuben) ab; weil benjenigen der sie schauet, ein Grauen ergreist. Wahrscheinlich heißen sie Seirim (Böcke), weil sie die Irren in Gestalt von Böcken schauen. Schedim aber heißen sie, von den öden und wüsten Dertern (שרור), an welchen sie sich gewöhnlich aushalten. So sindet man sie gewöhnlich in den äußersten Erds

gen ertonte. Gie iprachen, was machen wir nun? Es icheint, bag man im himmel nich feiner erbarmet. Da frrach ber Prorhet gu ihnen: Werfet ibn in einen bleiernen Reffel und verschlieft bie Definung mit Blei, benn Blei faugt ben Schall ein; wie gesagt murbe (baf.): "Er fprach biefes ift bie Booheit und er warf fie in bas Erba und legte ein bleiernes Bewicht auf bie Muntung." - Dun, frrachen bie Seraeliten, ba jest eine Gnaben: geit ift, fo wollen wir gegen ten Berführer gur Bolluft beten. Gie thaten es : und er murte ihnen überantwertet. Er (ter Prophet) iprach zu ihnen : Cebet, wenn ihr Diefen tortet, gebet bie Welt gu Grunde (firbt bas Men: ichengeschlecht aus). Gie hielten ibn biei Tage gefangen und fiche! es mar fein neugelegtes Gi in gang Palaftina ju finden. Das ift nun gu thun? fagten fie, bringen wir ihn um, gebet bie Welt ju Brunte ; follen wir bie Salfte erbeten (bag bie bochfte Reufchheit eriftire)? Das Salbe wird im himmel nicht gewährt. - Gie blenteten ihn, und entlieffen ihn febann. Es half fo weit, bag ber Dann feine Leitenschaft fur feine nachfte Bermanttin bat - (Joma 693). Dag ber Satan wie ber Ahriman ber Perfer, am Ente ber Tage vernichtet werden wirb, gitirt ber Aruch ans Talmub Jeruschalmi. G. Nesch Saichana 16b. Teffarbet Unf. 173

gegenden, 3. B. gegen ben Nordpol, ber wegen feiner großen Kalte unbewohnt ift. Nun wisse. Go wie bie erfte Schöpfung bes Menschen, ber Thiere, ber Bflanzen und Mineralien, aus ben vier Elementen geschah, welche durch eine göttliche Rraft, zu einem bichten, maffenhaften, sinnlichwahrnehmbaren Körper verbunden wurden; fo geschah auch eine Schöpfung aus zwei Gle= menten, nämlich aus Feuer und Luft. Aus biefer entstand ein unfühlbarer, burch keinen ber Sinne wahrnehmbarer Körper, ber Thierseele ähnlich, welche ebenfalls, ihrer Teinheit halber, nicht finnlich wahrnehmbar ift. Diefer Körper nun ift gleichsam geistiger Natur, und schwebt, wegen finer Feinheit und Leichtigkeit im Fener und in ber Luft. Aber so wie die Composition Urfache bes Entstehens und Vergebens, ber aus ten vier Elementen ansammen= gesetzen Dinge ift, ebenfo ist sie es, bei ben aus zwei Elementen zusammengesetten Wesen, welche, so lange die Composition währt, einen lebendigen Körper bilden, aber durch die Decomposition gleichsam absterben. Daher fagten unsere Rabbinen; Seche Dinge wurden von ben Schebim ausgesagt. In breien biefer Dinge gleichen fie ben Engeln und in breien ben Menschen. Gie haben Klügel, schweben umber und wissen - eigentlich : sie hören was in der Zukunft geschehen wird, wie die Engel. Sie effen und trinfen, pflanzen fich fort, und fterben wie bie Menschen. Sie fterben alfo, weil fie fich in ihre Beftandtheile gerfegen. Schweben in ber Luft, wegen ber Leichtigkeit ihrer Bestandtheile, wie es bei ben Bogeln ber Fall ift, bei welchen bie feuerigen und luftigen Bestandtheile überwiegend sind, und umsomehr ift bieg bei ben Schedim ber Fall, ba ihnen die schwereren Bestandtheile ganglich mangeln. Ihre Speife aber bestehet barin, daß sie gewisse Stoffe aus bem Baffer und bem Feuer, fo wie Beruche und Dampfe einfaugen, eben fo wie bas Feuer bas Waffer aufledt

Rön. 18, 38). Hierauf beziehet nich ber Umstand, daß bie Mefromanten für die Schedim Räucherungen anstellen. Sie bestürfen aber dieser Speise, indem das in der Athmosphäre enthaltene Element des Feuers ihren Körper austrocknet, daher sie die verlorenen Stoffe wieder ersesen mässen. Die Zukunst wissen sie, weil sie sich hoch in den Aether erkeben können und daselbst die zukünstigen Tinge von den Fürsten der Planeten hören, welche daselbst als Vorgesetzte der Himmelsbahnen (DT Tali 20)) wohnen. Von dorten her also verkünden die "gestügelten Voten" die Zustunst, wie es in der Zauberkunst experimentirt ist, und wie ich an der passenden Stelle näher erklären werde. Gleichwohl wissen sie aber nur die nächste, und keineswegs die entserntere Zukunst wie es die Erfahrung lehrt, daher der Mensch von diesem Wissen, sich nicht den gehossten Nugen versprechen kann. So weit Nachsmanides.

### §. 17.

lleber bie Genefis ber Schebim berichtet ber Talmub, baß fie am Schlusse bes Schöpfungsaktes, unmittelbar vor Eintritt bes ersten Sabbats erschaffen worben seien 21). Doch wurden auch Geister (רורון), Schebim (Dämone) und Lilin (weibliche Schebim), von Abam in ben (130) Jahren, in welchen er in Ercomunication lebte, und zwar burch unwillkührliche Pollutiones, gezeugt. 22) Sie propagiren sich aber auch fortwährend, wie bereits oben erwähnt, dem Menschen ähnlich 23). — Gine Klymar in ben Verwandluns

<sup>50)</sup> Bon biesem Tali, fiehe weiter unten.

<sup>21)</sup> Abet 5, 6. Pessach 4a.

<sup>22)</sup> Erubin 18b.

<sup>23)</sup> Chag. 17a. Abot bee R. Math. 37.

gen der Naturdinge bis zu geistigen Wesen und zwar hier in schädliche, böse, den Menschen nachtheilige, in das Neich des Ahriman gehörende Dinge, wie es bei den Alten nicht ungewöhnslich ist, sinden wir in solgender Talmudstelle. Die Nabbinen lehrten: Aus der männlichen Otter (VIII, was der Targum mit opes Otter, erklärt) wird nach sieben Jahren eine Fledermaus (PIV). Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Bampyr (VIII) Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Distelstrauch. (VIII) Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Dornenstrauch. (VIII). Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Sornenstrauch. (VIII). Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Sornenstrauch. (VIII). Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Sornenstrauch. (VIII). Aus diesem wird nach sieben Jahren ein Sched. Aus dem Rückgrat eines Menschen, der sich nie zur Anbetung Gottes gebückt, wird ein Sched 24).

#### S. 18.

lleber das Wesen der Schedim sprachen wir bereits, und erswähnten, daß sie der Talmud in drei Dingen den Menschen gleischen läßt <sup>25</sup>). Sie können sich dem Menschen sichtbar und unsichtbar machen. Bemerkenswerth ist die Angabe des Talmuds, daß ihr Bild nicht so wie das menschliche reslektirt wird. Die Talmudstelle lautet <sup>26</sup>): Man darf einer Frau (eines verschollenen Mannes) wiesder zu heiraten erlauben, wenn ein Bat-Rol den Tod desselben verkündet. (Wenn man nämlich eine Stimme rusen hört: N. N. ist todt, während man keinen Rusenden gewahr wird). Es geschah einmal, daß ein Mensch auf der Spike eines Berges erschien, und

<sup>24)</sup> Bab. Kam. 16a. Jeruschalm. Sab. 4a. Aelian. Hist. Anim I. 51. erwähnt die Sage, daß aus dem Ruckgrat bösartiger Menschen nach ihrem Tode Schlangen entstehen.

<sup>25)</sup> S. Anmerf. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Jeham. 122a.

rief, N. N. aus dem Orte N. ist tobt. Man eilte bahin, und fand Niemanden; der Gattin wurde zu heiraten erlaubt. Hierauf wird im Talmud gesragt: "Man eilte dahin und fand Niemanden, vieleleicht war es ein Sched? — Rabbi Jehuda im Namen Rad's antwortete, man sah (gleich Anfangs als es zu rusen begann) die Gestalt eines Menschen. — "Aber sie (die Schedim) nehmen doch auch Menschengestalt an?" — Wahrscheinlich sah man nur das Abbild (IN) cines Menschen. — "Sie haben doch auch ein Abbild?" — Man konnte das Abbild eines Abbildes gesehen haben. — "Vielleicht haben auch sie ein Abbild des Abbildes?" — Hierauf antwortete Rabbi Chanina. Mir sagte Jonat han der Sched. Sie (die Schedim) haben wohl auch ein Abbild, doch kein Abbild ihres Abbildes (IN) haben wohl auch ein Abbild, doch kein Abbild ihres Abbildes (IN)

<sup>27)</sup> In dem talmubischen Babua (ANID), finde ich ben perfischen feruer. "Nach Borcaftere Lehre hat jeber Menich nicht nur, fenbern auch jebes behere Wefen fein Urbitt, ben reinsten Ausfluß bes Gebanfens von Ormugb burch ben er bie Reihe ber Befen bervorbrachte. Diefes beift fein ferner, (Bentau. B. 1. S. 14. | Bergl. was Juftinus Rerner von ber Geherin von Preverft fagte: Grau B. fab oft hinter einem Menschen eine andere aber geiftige Bestalt. Dft ichien es wie ber Schusgeift jenes Menfchen ju fein. oft aber wie ein Abbilt, ein Wieberschein feines geiftigen Rervers. Seberin v. P. Th. 1, S. 118. Th. 2, S. 46.1). Ale Urbite benft man fich ibn in ber Geftalt bem Nachbilde gleich, nur reiner, herrlicher und unvergange lich. Daber find auch tie feruer, Begenftante ber Berehrung" (Beeren, Breen u. f. w. 1. B. G. 176.). Unter Babua ift im Salmun immer ein Spiegelbilb, wie ce nich im Bafferfpiegel ober fonft auf einer, bie Lichtstrablen restettirenten flache barftellt (Nedar 9b. Kiddusch 80b. rabb. §. 4.). Rafchi ertiart es eft mit Bit. προσωπον, Fishe eft mit Schatten, aber Schatten eines Schattens, הבכואה דכבואה bat feinen Ginn. - Diefes Spiegelbild hatte als Bece bes geistigen Menfchen, einen Rultus, Die Leute tes Gideon (Richt, cap. 7.) beteten ihre Babua

der menschlichen, auch andere, u. z. die mannigfaltigsten Gestalten annehmen 28). Die Satyren (Seirim) der Aborte, werden als schwarze Wesen angegeben 29).

#### S. 19.

Ihr Thun und Lassen, und ihre gesellschaftlichen Ginrichtunsgen, sind denen der Menschen gleich. Sie leben in verschiedenen Hausen 30) unter einem männlichen oder weiblichen Oberhaupte. Asmodi ist König der Schedim, und wohnt täglich der gelehrten Versammlung im Himmel bei 31). Lilith, die langhaarige 32) und gestügelte 33), ist eine Schedim Führerin. Igrath (oder Agrat) Bat Machlat, hat ein Gesolge von 180 Tausend Engeln des Verderbens 34). Usa (oder Usa) und Afael waren zwei Engel der Zerstörung, welche in den Zeiten Naama's, der Schwester des Tubalkain, auf die Erde herabstiegen. Von ihnen heißt es (1. B. M. 6, 2.): Da sahen die Söhne Gottes die Töchter der Erde u.

an Flambenu Parasch. AND, "Micht nur daß sie (bie Sexaeliten) spricht Gott, wirklich existirende Dinge, als Sonne, Mond und Sterne ansbeten, so beten sie auch noch (eingebildete Dinge, nämtich) ihr Spiegelbild (Babua) an (aus Siphre. More Nebuch III. 46.). Man könnte glauben, heißt es im Traktate Cholin 4b., Er schlachte zu Ehren seines Spiegelbildes (Yabua). Siehe noch Abod. sar. 47a. Als Phantasiebild eines Sched. Jona 84a.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Joma 75a.

<sup>29)</sup> Kidd. 72a.

אסתלגנים לוווו תכספית (30

<sup>31)</sup> Witt. 68a. Pessach. 110a.

<sup>32)</sup> Ernb. 100.

<sup>33)</sup> Mibb. 54. G. Mruch.

<sup>34)</sup> Pess. 110b.

f. w. 35). — Schebimhaufen, welche sich an Kappersträuchen (775) aufhalten, heißen Geister (777). Diese haben keine Augen. Die bei Sperberbäumen (1771) fich aufhalten, heißen Schebim, bie in Garten (אנרי) 36) sich aufhalten, heißen Rischpi 37). — Eine Schedin unterrichtete ihren Sohn, über bie Schäblichfeit gewiffer Pflanzenschatten 38). — Jene sieben Lehren, welche am Cabbat : Morgen vor Rabbi Chasba in Gora und am felben Abend vor Rabba in Pumbebitha vorgetragen worden, konnten nur entweder vom unfterblichen Propheten Glia, ober von Joseph bem Sched vorgetragen worben sein (beibe feiern ben Sabbat nicht, und burften bie Strecke gwischen ben genannten Städten, am Cabbat zurückgelegt haben) 39). Diefer Joseph ber Scheb, belehrte ben Rabbi Joseph, über eine Funktion bes Schedim : Ronigs 218. mobi 40), ebenso ben Rabbi Papa 41) und Jonathan ber Scheb, ben Rabbi Chanina 42). — Die Schebim = Rotten ber Jarath bat Machlat, kamen zu Zeiten in die Weinberge, um ba ihre versprungenen Rosse zu suchen 43). — Rabbi Papa hatte einen jun= gen Scheb (בר שירא) zu feiner Bedienung (cholin 105b.),

<sup>35)</sup> Joma 67b.

<sup>36)</sup> R. Aruch, auf ben Dachern.

<sup>37)</sup> Pessach, 111b.

<sup>38)</sup> Daf.

<sup>39)</sup> Erub. 43a.

<sup>40)</sup> Pessach. 110b.

<sup>41)</sup> Daf.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Jeham. 122a.

<sup>13)</sup> Pessach. 113a. Hier fint noch zu erwähnen, die Damone als persentiffe cirte Krantheiten: Ben Nephalim בן נפלים (Incubus, Anhma). Sehibta מיבתא chamat הוכח und Antere von welchen weiter unten (S. 63.).

Hriman?) Sohn ber Lilith, wurde, nach Naschi von

Neber die Zahl und das Sichtbarwerben der Schedim, spricht sich der Talmud folgenderart aus. Aba Benjamin sagte, wäre dem Auge zu schauen gestattet, so könnte kaum Jemand vor den Masikin (schädliche Dämone) bestehen. — Abai sagte: sie sind zahlreicher als wir Menschen und umringen uns, wie der Erdshausen den Weinstock. — Rabbi Huna sagte, ein jeder von uns hat deren Tausend zur Linken und zehn Tausend zur Nechten — Raba sagte, das Gedränge im Lehrsaale (wo man sich beengt fühlt, wenn die Versammlung auch minder groß ist) rührt von ihnen her: ebenso das Altern der Kleider der Rabbinen (da sie ihre Kleider nicht durch körperliche Arbeiten abnühen) ebenso die durchlöcherte Tußbekleidung der Rabbinen.

Will man ein Merkmal ihrer Gegenwart haben, so streue man feine Asche aufs Lager und man wird des Morgens Spuren von Hühnertritten sehen 44). — Will man sie schauen, so nehme man das besruchtete Ei (VIII) einer erstgebornen schwarzen Kahe, Tochter einer erstgebornen schwarzen Kahe, verbrenne es zu Asche, zerreibe diese und gebe sich davon ein wenig ins Auge; alse dann schauet man sie. Ausbewahren muß man die Asche (zum sernern Gebrauche) in einem eisernen Röhrchen, und dessen Münstung mit einem eisernen Petschaft versiegeln, damit sie (die Däsmone) es nicht entwenden. Man versiegle aber auch die Dessendmit man nicht beschäbigt werde. Raschi: Man siegle mit einem

einem Menschen mit einer Dämonin gezeugt, daher konnte ihn der König tödten lassen (Bab. Batr. 73a.). — Ben! Timoleon בן תמליון, (Meila 14.).

44) Die Schedim haben nämlich Hahnenfüße. S. Gittin 68b.

eisernen Petschaft, weil die Damone über alles Eingebundene und Gefiegelte feine Macht haben, wie Cholin 105b. zu ersehen 45).

### §. 21.

Der Beruf ber Schedim ift, wie der der zerstörenden Engel (מלאכי הבלה), Schaden, Unglück, Gebrechen und Krankheiten der verschiedensten Art, den Menschen zuzusügen, weshalb sie schädliche Potenzen (Masitim מויהים) heißen. Wie alle alten Naturvölker, insbesondere Aegypter 46) und Braminen 47) die Naturkäste als höhere Wesen menschlicher Art sich vorstellten, und die Krankheiten als Werfe der erzürnten Götter und menschenseindlicher Dämone hielten, wie es selbst Pythagoras lehrte 48) und Parazelsus statt der Galenischen Elementarqualitäten und chemischen Stosse, eben so viele Dämone annahm 49), so bewirfen die Masistim die meisten Krankheiten, ja, beide werden im Talmud oft identissiert 50).

Da sich die Masikim gewöhnlich an unbewohnten Orten, in Ruinen, Aborten und Wüsteneien aufhalten, und absonderlich best Nachts ihr Wesen treiben, so wurden solche Oerter und diese Tageszeit für besonders gefährlich gehalten. "Man gehe in keine Ruine hinein <sup>51</sup>). — Zwei Menschen beisammen, sind der Schäds

<sup>45)</sup> Berach 6a.

<sup>46)</sup> Clem. Alex. lib. 6. p. 757.

<sup>17)</sup> Rurt Sprengel, Gefch. ber Deb. 1. 122.

<sup>38)</sup> Diog. 8, 32.

<sup>49)</sup> Sprengel l. . c. I. 15. 16.

<sup>50)</sup> Bon all biefem weiter unten.

<sup>.51)</sup> Berach 3a.

lichkeit ber Masikim nicht ausgesett \*), wohl aber an Orien, wo biefe sich gewöhnlich aufhalten 52). — Wer im Aborte sich züchtig (vorfichtig) benimmt, entrinnt brei Wefahren; ber Schlangen, ber Storpionen und ber Masitim 58). In Tiberias befand sich ein Abort, in welchem auch zwei Menschen beisammen, auch wenn sie am Tage bahin gingen, beschäbigt werden konnten 54). Ebenso in einem Babehause im Wohnort bes Rabbi Chanina bar Papi 55) - Rabbi Chanina fagte: Es ist verbothen, in einem Sause allein ju schlafen, benn wer es thut, ben ergreift die Lilith 56). — Stehet ein Sperberbaum nahe an ber Stadt, fo werden nicht weniger als 60 Schebim fich bei ihm befinden und man kann ba leicht beschäbigt werden 52). — Wer des Morgens vor bem Sah= nenschrei sich auf ben Weg begibt, hat bas Unglück sich selber zu= zuschreiben. (Raschi: wegen der Masitim und zwar wer einzeln gehet) 58). — Es ist verboten in bunkler Racht Jemanden zu grußen ("Friede bir!"), benn man muß besorgen, es konnte bieß ein Sched fein 59)." - Wie bereits erwähnt, find mehrere Men= fcen zusammen, ben Einwirkungen ber Masikim weniger ausgefest, ebenso wer bes Nachts mit einer brennenden Factel, ober im

<sup>\*)</sup> Auch die Seherin von Prevorst (S. d. Theil 2. S. 173. 2. Aust.) gibt an daß der Beist feinen Einfluß auf ihre Schwester haben wurde, wenn noch eine Person bei dieser im Bette lage.

<sup>52)</sup> Daf. 36.

<sup>53)</sup> Daf. 62b.

<sup>54)</sup> Daf. 62d.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Kidnsch 39b.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Sabb. 152a.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Pessach. 111a.

<sup>58)</sup> Joma. 21a.

<sup>59)</sup> Sanhedr. 44a. S. Toffaphot baf.

Mondscheine ausgehet. Nab sagte: trägt man eine brennende Fackel, so ist es so viel, als wenn zwei Personen beisammen wären; scheint der Mond, so ist es gleich dreien. Man sagt: ber Einzelne sieht ihn (den Sched) und kann beschädigt werden, zwei sehen ihn und können nicht beschädigt werden, dreien ist er gar nicht sichtbar 60). — Ein Masik war in der Schule des Abais, durch welchen sogar zwei zusammen und am Tage, beschädigt werden konnten. Rabbi Acha bar Jakob übernachtete einst daselbst. Da erschien er (der Masik) ihm als ein Drachen mit sieben Köpsen, aber bei seder Verbeugung (im Gebete) die Rabbi Acha machte, siel ein Kopf ab 61).

Alls frankmachende Potenzen lauern sie den Menschen auf, bis diese durch gewisse Blößen ihrem perniciösen Einfluß zugängslich werden. Ja sie fahren in gewisse Menschen (Besessensein) und entsühren sie aus dem Bereiche der menschlichen Gesellschaft. Endlich sind sie selbst das Wesen der Krankheiten. "Nabbi 38s mael den Elischa sagte: Drei Dinge vertrauete mir Suriel, der auswartende Engel: Nimm des Morgens nicht dein Hemd uns mittelbar aus der Hand des Dieners. Nimm das Wasser zum Händewaschen nicht aus der Hand eines Solchen, dessen Hände noch nicht gewaschen sind, und gib den Purgirbecher (DINDON) nicht wieder an denselben zurüch, aus dessen Hände du ihn empfangen; denn eine Legion zerstörender Engel wartet nur darauf, durch Eines dieser Dinge den Menschen zu sangen selbs Diener Dinge den Menschen zu sangen selbs Dieser Dinge den Menschen zu sangen beine bösen Geist mud ist die Rede von Menschen, welche durch einen bösen Geist

<sup>60)</sup> Berach. 43h.

<sup>61)</sup> Kidd, 29b.

<sup>62)</sup> Berach. 51a.

(הוה רעה) entführt werden 63), fernet von Menschen, burch einen Sched gezwungen werben Mazza zu effen 64). erklart Erfteres, wenn nämlich ein Sched in ben Menschen fahrt. wodurch dieser ben Berstand verliert, und außerhalb ber Cabbat= gränze gehet. — Die Rabbinen lehrten; Drei Dinge machen ben Menschen willenstos und laffen ihn gegen ben Willen Gottes handeln: Rutaer, bofer Geift und Armuth 65). — Gewiffe Krant= heiten rühren blos von ihnen ber 66), inobesondere schaden bie Echedim ber Aborte 67). Die Angina heißt Schibta (KADW), Sie ift, erklären Rafchi und Aruch, ein bofer Beift, welche Die Kinder im Salfe ergreift 68). Der tolle Sund ift nach Camuel von cinem bojen Geift befeffen (Joma 84a). Ben = Rephalim (בו נפלים), ift nach E. ber boje Beift ber Engbruftigfeit (Afthma) 69). — Das für gefährlich gehaltene Trinken einer geraben Becherzahl, gibt ben Masifim freien Spielraum schablich zu werden 70), mit Ausnahme bes Beffach = Abends, an welchem bie rituellen vier Becher getrunken werben muffen, benn an biefem Tage haben bie Da= fifim feine Gewalt über die Israeliten 71). Neberhaupt hat 218=

modi, ber Schedim=Ronig, die Herrschaft über alles Gepaarte 72).

<sup>63)</sup> Erub. 41b.

<sup>64)</sup> Rosch. Hajd. 28a.

<sup>65)</sup> Erub. 41b.

<sup>66)</sup> Sabb. 67a.

<sup>67)</sup> Daf.

<sup>68)</sup> Joma 84a. S. Taanit 20b.

<sup>69)</sup> Bon ben Erwähnten ein Mehres weiter unten, wo von Krantheiten ges handelt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Berach 59b.

<sup>71)</sup> Pessach. 109b. 110b.

<sup>72)</sup> Das.

Dies nefasti waren bie Mittwoch = und Cabbatabende, an welchen sogar bas Wassertrinken gefährlich ist 23). Bon biesen Abenden heißt es im Talmud ferner: Un Mittwoch = und Cab= batabenden gehe man nicht einzeln aus, weil an biesen Abenden Ngrath : bat : Machbath mit 180 Taufend Engeln bes Berberbens umberfreifen, beren jedem die Erlaubniß schäblich zu fein, gegeben ift. In früheren Zeiten war bieß täglich ber Fall. Ginft traf fie Rabbi Chanina ben Doffa. Sie fprach zu ihm : Batte man im himmel nicht ausgerufen nehmet euch in Acht vor Chanina und feiner Gesethestunde, fo wurde ich bir gefährlich worben fein. Hierauf antwortete R. Chanina: Wohlan, wenn ich im himmel fo angesehen bin, befehle ich bir, nimmermehr an bewohnten Orten zu erscheinen. Gie bat ibn, es ihr boch für gewisse Zeiten ju erlauben und er geftattete ihr bie Mittwoch = und Sabbat= abende 74). — Endlich äffen bie Schedim bie Menschen auch burch falsche Träume 75).

Es werben im Talmub folgende Thatsachen von den Schedim berichtet. Da die Geister welche sich am Kappernstrauch aufhalten, feine Augen haben (S. oben), so kann man ihnen leicht entrinnen. Einst verrichtete ein Rabbinengenosse seine Nothburst bei einem Kappernstrauch, da sah er eine Geistin auf sich zukommen, er wich ihr aus, und sie stürzte über die Burzel eines Dattelbaumes. Sie barst, und der Baum stieß einen Schrei aus 26). — Ein Stadtwächter kam einem Sperberbaum

<sup>73)</sup> Daf. 1116. 1126. Gbenfo gerftreuete Brobfrummen im Bimmer.

<sup>74)</sup> Daf. wo basfelbe von Abaii ergählt wirb.

<sup>75)</sup> Berach. 55b.

<sup>76)</sup> Pessach. 111b.

nahe und gerieth daselbst durch 60 Schedim in Gesahr. Er sprach einen Rabbi um Hülfe au. Dieser gab ihm ein Amulet, welches blos auf Einen Sched lautete, denn er wußte nicht, daß es ihrer sechzig seien. Zene aber stellten einen Tanz an und trieben ihre Kurzweil über den Rabbi. Ein anderer Rabbi, dem ihre Zahl bekannt war, schrieb ein Amulet auf die Zahl 60, darauf hörte der geängstigte Wächter sie rusen: fort, sort von da ??).

Bekannnt ist die Sage von der Herrschaft Salomonis über die Geister 78). Schida und Schidot (North 1871) \*), gibt die aramäische Version mit Schedim und Schedimen. Rabbi Jochanan sagte hierauf: 300 Arten Schedim waren in Sichin, aber von der eigentlichen Schedin (n. E. die Königin der Schedim), kann ich nicht sagen, was sie sei 79). Sehr sinnig ist folgende talmudische Parabel 80). Rabbi Jochanan sagte: Die Füße des Menschen haften für ihn, sie tragen ihn dorthin, wo man ihn haben will. Einst standen zwei Aethiopier vor Salomon, die Geheimschreiber Elichoref und Achia, die Söhne Schischa's (1. Kön. 4, 3.), da wurde Salomo des Todesengels ansichtig, welcher eine traurige Miene machte. Salomon fragte ihn, warum er traurig sei, Jener antwortete, man verlangt von mir diese zwei Aethiopier. Alsbald befahl Salomo den Sathren (Schedim), diese

<sup>77)</sup> Daf.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) U. A. Megill. 11a.

<sup>\*)</sup> Preb. 2, 8.

<sup>79)</sup> Gitt. 68a.

<sup>50)</sup> Von Klinger in einem seiner philos. Romane (Mahals Reisen vor ber Sunbstuth,) gitirt.

Männer schnell in bas Gebiet von Lus, ju versegen, allwo, wie die Sage lautet, fein Mensch sterben tonnte. 218 fie aber babin gelangten, ftarben fie. Folgenden Tages fah Calomo abermals ben Tobesengel, aber biedmal lachenb; und auf bie Frage, warum er so luftig fei, antwortete biefer: Beil bu jene Manner gerade bahin fandteft, von wo, sie zu holen mir ber Auftrag wurde 81). - Mar bar Rabbi Afche that einen Scheb, ber ein Faß zerbrochen hatte, in den Bann und verurtheilte ihn, als biefer vor Gericht erschienen, jum Schabenersas. Der Damon versprach in einer gewiffen Frist ben Schaden zu bezahlen. Die Frist verftrich, ber Damon fam aber fpater und brachte bas Gelo. Man ftellte ihn zur Rede, warum er nicht in ber feftgesetten Zeit gekommen sei. 3ch mußte warten, antwortete ber Scheb, bis ich irgendwo Gelb erhaschen konnte, benn über alles Einge= bundene, Gemessene und Gestegelte haben wir keine Macht und fonnen nichts bavon nehmen 82).

<sup>81)</sup> Suca 53a.

<sup>62)</sup> Chol. 105b.

# Dritter Abschnitt.

## Von der Seele.

Sunt in corpore praecipua: pulchritudo, vires, valetudo, firmitas, velocitas; sunt item in anima:

Cicero.

#### §. 22.

Mitten unter diesen höhern Wesen, stehet, bewegt sich und handelt der Mensch, als Bürger zweier Welten, als ein zweislebiges, dem Thiere und den Geistern angehöriges Wesen, das durch die von Gott ihm eingehauchte lebendige Seele (1. B. M. 2, 7.), hoch über die Engel sich zu erheben vermag 1).

Die Seele des Menschen belebt den befruchteten Keim im Mutterleibe 2) und steigt von einem heiligen Orte herab, sich in den menschlichen Körper zu kleiden und ihre irdische Wallfahrt zu vollbringen. Und dahin kehrt sie, nach gelöster Aufgabe zurück. — Im siedenten Himmel (Arabot), heißt es im Talmud 3), weilen

<sup>1)</sup> Sanhedr. 93a.

<sup>2)</sup> Daf. 91b.

<sup>3)</sup> Chagig. 12b.

bie Seelen der Frommen. Daselbst befinden sich auch die Geister und Seelen (ANDELLA). S. unten) berer, die noch geboren werden sollen. — Die Seele ist also ihrem Wesen nach, von der Materie, und ihrer Genesis nach von der materiellen Bildung und Entwickelung des Menschen, streng zu scheiden. Die Nabbinen lehrten: Drei Faktoren haben Theil an den werdenden Menschen: Gott, der Bater und die Mutter. Bom Bater stammt alles Farblose in ihm <sup>4</sup>), Knochen, Abern, Nägel, Gehirn, das Weiße im Auge u. s. w. Bon der Mutter alles Farbige <sup>5</sup>), Haut, Fleisch, Blut, Haare und das Dunkle im Auge. Gott gibt ihm den Geist, die Seele, den Ausdruck des Antliges, Sehkraft, Gehör, Sprache, Bewegung, Erkenntniß, Verstand und Vernunft <sup>6</sup>).

Als Bürgerin einer höhern Welt, war die Seele vor ihrer Infarnation in einem menschlichen Körper, ein reines, mackelloses, wissendes und höchstmoralisches Wesen, welche bei der Erscheinung auf dieser Welt, einen Rückschritt dis zum Undewußten macht und nur nach Maßgabe ihrer Bestredungen und ihres moralischen Verhaltens, ein gewisses Maß ihres frühern Seins gewinnt. Der Talmud stellt sie, analog der platonischen Seele mit ihren präsormirten und erstinkten Ideen, von welchen unsere Gesammtkenntnisse nur als Reminiscenzen zu betrachten seien, in folgender sehr sünnigen Allegorie, nach schöner, orientalischer Weise, dar. Rabbi Simlai trug Folgendes vor: Das Kind im Mutterleibe gleicht einer zusammengelegten Schreibtasel. Beibe Arme liegen an den Körperseiten. Die Elbogen an den Knieen. Die Fersen an den

<sup>4)</sup> Gleich bem farblofen Semen Virile.

<sup>5) 3</sup>m Talmub : Rothe, vom Blute ber Mutter.

<sup>6)</sup> Nidd. 31a, Kiddusch. 30b.

Schamtheilen. Der Ropf liegt zwischen ben Schenkeln. Der Mund ist geschlossen, ber Nabel offen; es ist von dem was die Mutter ift, und trinkt vor bem was die Mutter trinkt; fest aber feinen Unrath ab, benn diefer konnte ben Tod ber Mutter herbei= führen. Sobald es das Licht ber Welt erblickt, öffnet fich das Geschlossene und schließt sich was offen war, da es sonst nicht eine Stunde leben konnte. Gin Licht brennt über seinem Saupte, und es schauet von einem Ende ber Welt bis zum andern. — Mundere bich nicht hierüber, benn fo schläft ein Mensch hierlands und ficht einen Traum in Spanien. — Bu feiner Zeit lebt ber Mensch glücklicher, als in jenen Tagen. Man lehrt ihn auch bie gange Tora. Sobald aber bas Kind bas Licht ber Welt erblickt, fommt ein Engel und schlägt es auf ben Mund und macht es bie gange Tora vergeffen. - Richt eher aber verläßt ber Mensch den Mutterleib, als bis man ihn früher beschworen. Und wie lautet bie Beschwörung? — "Sei gerecht und nicht ruchlos. Und fagte bir auch alle Welt, bu feiest ein Gerechter; fo fei gleiche wohl in beinen Augen ein Gunber; und wiffe, baß Gott ein reines Wefen ift, baß feine Diener rein find, und baß bie Seele, Die er bir gegeben, rein ift. Saltft bu fie in ihrer Reinheit, wohl, wo nicht, so nehme ich sie von dir ?).

# §. 23.

Wie die alten Bölfer alles Heilige, Neberirdische und Göttliche als Feuer, Licht, Glanz und Sonne sich vorstellten und bezeichneten, so heißt die menschliche Seele, "Licht Gottes" 8). Nicht nur ist sie eine Ausstrahlung des göttlichen Wesens, sondern auch

<sup>7)</sup> Nidda 30b.

<sup>8)</sup> Spr. 20, 27. S. Sabb. 30b.

ihrem Wefen und ihren Atributen nach, Gott ahnlich. Gie ift das Triebrad aller organischen Funktionen, wie fie bas Pringip bes geiftigen Lebens bes Menschen ift. "Wie Gott, fagt ber Talmub, bas gange Weltall erfüllt, so erfüllt bie Seele ben gangen Körper. Wie Gott fiehet, ohne gefeben zu werben, jo bie Ceele. Wie Gott bas Ill ernährt, fo ernährt bie Geele ben gangen Korper. Wie Gott rein ift, fo ift bie Scele rein. Wie Gott im Berborgenen thront, so auch die Geele" 9). - Durch ihren Abglang, welcher fich in ber Geftalt und bem Befichtsausbruck bes Menschen abspiegelt, ift ber Mensch herr ber Schöpfung, bewäls tiget die Natur, und ist ben Thieren furchtbar. Nur bann, fagt Rama bar Aba, wagt sich bas Thier an ben Menschen, wenn er ihm wie ein Bieh vorkommt 10), und bieses geschieht bann, wenn ber, dem Menschen inwohnende bose Unreiper (יצר הורע), von welchem Rab fagt, daß er, einer Fliege gleicht, und zwischen beiben Bergenskammern niftet 11), seinen Abel verdunkelt.

Der Unterschied zwischen Seele und Geift, den Einige der Neueren, vielleicht mit gutem Grunde machten, sinden wir bereits von Raschi ausgesprochen. Der Talmud bedient sich nämlich zur Bezeichnung der Seele zweier Ausdrücke: Ruach und Neschama. Hierüber spricht sich Raschi folgenderart aus 12): Diese beiden Benennungen sind nach Einigen synonym. Nach Andern ist Ruach

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Berach 10a.

<sup>10)</sup> Sabb. 152a.

<sup>11)</sup> Berach 67a. — Die rechte und die linke Gerzenstammer, bebeuten nach Preb. 10, 2. die guten und die bosen Triebe. Zwischen beiden ift die Unreizung latent, w lange der Trieb nicht zur That geworben.

<sup>12)</sup> Chag. 12a.

jene Seele, welche in ber Form bes Körpers gebilbet ift 13). — Der Ruach wäre also die ätherische, aus dem Nervensluidum gebildete Hülle des Geistes, welche im Leben als Behitel für die Wirkungen des Geistes (Reschama) auf den Körper dient, und im Tode von diesem als ein bleibendes Organ, in das Jenseits mitzgenommen wird.

#### S. 24.

Die Fortbauer ber Seele nach dem Tode, ist dem Menschen wie die Gottesides angeboren und es dürste sein Volk in der Geschichte der Menschheit nachzuweisen sein, dem die Idee der Unsterblichteit fremd geblieben wäre 14). Wenn Moses, aus uns unbekannten Gründen, die Wiedervergeltung nach dem Tode, nicht zum Regulator des moralischen Verhaltens im Leben setze, so war doch die Wahrheit der Fortbauer nach dem Tode, ein Eigenthum des israelitischen Volkes. Darauf deutet hin, das Verbot sich an Nekromanten zu wenden 15); der Wunsch der Abigail, daß die Seele Davids, im Verbande des Lebens bei Gott, ihre Ruhe fände 16) und die Herausbeschwörung Samuels aus dem Schattenereiche, durch die Pythonisse zu Ensdor. In die Gewisheit der Unsterblichkeit war bei der Nation so groß, daß der Talmud keine

<sup>13)</sup> Auch im Talmub ist a. a. D. die Nebe, von einer, die körpertiche Form annehmenden Seele (אות בורות בורות בורות). Die Benennung: Nesschama, muß hier, als die Seele zunächst bezeichnend gebraucht werten.

<sup>14)</sup> Die Brafitianer und Raraiben, welche fo unwissend find, baß fie nicht eine mal bas Wort: Gott, in ihrer Sprache haben, glauben boch an bie Unefterblichkeit ber Secle.

<sup>15) 3.</sup> B. M. 19, 31.

<sup>16) 1.</sup> Sam. 25, 29.

Strafe auf bas Läugnen berselben sette, noch bas Bekenntniß ber Unsterblichsteit, als zum Judenthume unerläßlich erklärte, wohl aber bieses mit dem Glauben an der Auferstehung der Todten thut, welche im Gegensaß zur allgemein verbreiteten Erkenntniß der Fortbauer der Seele nach dem Tode, ein geglaubtes Dogma war.

Hat die Seele ihre Pilgerfahrt hiernieden vollendet, hat sie bas Propiläum welches in den Tempel, die Vorhalle welche in die Fürstenwohnung führt, durchschritten 17), dann kehrt sie in ihre Wohnung heim. "Diese Welt gleicht einer Herberge auf der Reise, jene Welt ist das eigentliche Wohnhaus" 18).

Als das höchste, physische lebel, wird der zeitliche Tod von der Seele schmerzhaft empfunden. — Drei Stimmen, so lehrten die Rabbinen, erschallen von einem Ende der Welt zum Andern. Nämlich die Stimme der Sonnensphäre, die Stimme des Städtesgebrauses und die Stimme der Seele, zur Zeit da sie den Körper verläßt. Ginige setzen hinzu auch die Stimme der Geburt. Ginige noch die Stimme des Nadia (Engel des Negens); sedoch bewirften die Rabbinen (durch ihr Gebet), daß jene der Seele aufhörte 19).

Der Leib fällt im Tobe als bie, nun nuplose und verbrauchte Schlacke ab, und wird ein Raub ber Würmer; ift aber, nach ber

<sup>17)</sup> Aboth 4, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Moëd Kat. 9b.

<sup>19)</sup> Joma 206. — Der Tor hörte burch bessere Belehrung auf, das höchste, absolute Uebel zu sein und wird nun blod als das höchste phosische, aber relative Uebel erkannt.

Meinung bas Rabbi Sibchat, so lange bie Verwesung bauert, nicht jeber Empfindung baar, benn ber Wurm, sagte er 20), ift bem Leichnam so schmerzhaft, wie ber Nabelstich bem Lebendigen, bis er endlich in Staub verwandelt ift. Wohingegen nach Andern fogleich nach bem Tobe Empfindungelosigkeit eintritt, so baß bie Leiche fogar einen Sensenhieb nicht fühlt 21). Die Seele aber ist unmittelbar nach ihrem Scheiben com Körper, über ihre Trennung vom Erbenleben betrübt. — Die Geele bes Menfchen, fagte Rabbi Chasba, trauert über sich selbst sieben Tage lang 22). -Und ift mit ihrer abgelegten Sülle und burch fie mit bem Erben= leben, noch in einem gewiffen Zusammenhange. — Rabbi Abahu fagte, Alles was vor dem Berftorbenen gesprochen wird, weis berselbe, bis die Leiche mit Erbe bedeckt ift. Andere meinen bis bas Kleisch verweset ist. Dazu bemerkt Raschi: So lange vom Fleische Etwas da ist, hat die Seele (Refesch) gewissermassen eine Nahrung bavon, wodurch sie von ben irdischen Dingen Kenntniß nimmt. 23).

<sup>20)</sup> Sabb. 13b. Berach, 16b.

<sup>21)</sup> Daf.

<sup>22)</sup> Sahh. 152a. — Nach ber Lehre ber alten Berfer, bemerkt Schubert, weilt die Seele des Gerechten in der ersten und zweiten Nacht nach dem Tode neben dem Haupte des Leichnams. — Die Seele lebt in einer feinen, atherischen Hülle fort und nachdem sie nech drei Tage nach dem Tode bei dem Leichnam verweilt, erhebt sie sich zum Gipfel des Alberdsch, wo Geericht über sie gehalten wird.

<sup>23)</sup> Es ist befannt, baß die Kabbalisten fünf Seelen annehmen, für welche sie auch fünf Benennungen haben. Nämlich Neseich, Ruach, Neschama Chaja, Jechiba. Die beiben Lettern, die in der Bibel blos als Epitheta der Seele und im Talmud nicht im kabbalistischen Sinne gebräuchlich sind, beiseite lassend, haben wir von Neschama und Nuach, als Geist und Seele

Leichenreben und Tröstungen ber Leibtragenden gespendet, Letzers wahrscheinlich deßhalb, weil dabei des Verblichenen sobend gedacht wird, gewährt der Seele Bestiedigung und Ruhe. Rabsagte zu Rabbi Samuel bar Schila, halte meine Leichenrede mit Wärme, denn ich werde dabei anwesend sein 24). Rabbi Jehuda sagte: Hat ein Verstorbener keine Tröster, so sollen 10 Männer sich dorthin, wo er des Todes verblichen, begeben (und Worte des Trostes sprechen). In der Nachbarschaft dieses Rabbi starb

ber Neuern bereits gesprochen. De fe fch ift bie Lebensfraft, wure ber Lebensgeift, bas Lebenspringip bes leiblichen Lebens, bas animalifch or: ganische, auch ten Thieren eigene Leben, (Die Thierseele?), welches, nach ber Bibel, vorzüglich bem Blute inwohnt. Soheift es (5. B. M. 12, 23.): Das Blut ift bas Nefesch (Lebenspringip). Denn bas Leben (Nefesch) bes Fleisches (res Thieres), ift im Blute (3. B. M. 17, 11. G. auch 1. b. M. 9, 4. 5). - Wo in ber Bibel vom "Tobten ber Geele," ober vom "Sterben ber Geele" bie Debe ift, fommt immer ber Ausbruck: Defeich ver, (bas Refeich toten, bas animalische Leben gerftoren). G. Richt. 16, 30., 4. B. M. 31, 19. - Glia betete, bas Refesch bes Rinbes moge in baffelbe wieder gurudtehren, (1. Kon. 17, 21.). - Town ware baf. Bers 17, wiver Maimenives (Mere I. 42.) für Athem, respiratio gu nesmen. - Und nur 5. B. M. 20, 16. femmt שמון metaphorisch für Refesch vor. Die Abftufungen ber feelischen Botengen im lebenden Menschen waren bennach Ge ift (Refchama). Das Bernunftige, Gott: liche, Urheilige, bas in feiner Urreinbeit und Spiritualitat, mit ber Seele (Ruach), als einer atherischen Gulle nich verbindet und burch biefe auf bas materielle und imponderable Refefch (etwa bas Nerven: fluidum, der Dervengein) wirft. - Die Seele burfte, nach Rafchi, fo lange bas Aleijch nicht gang verweset ift, mit bem in bemfelben noch be findlichen Rervenfluidum in einigem Conner fichen. - Gine Theorie, Die ber mancher neuern Binchologen ziemlich nahe fommt.

<sup>24)</sup> Sabb. 153a.

Jemand, ber keine Freunde hinterließ. Rabbi Jehuda ging täglich mit 10 Männern in das Trauerhaus, und feste sich an feine Stelle. Nach sieben Tagen erschien ihm der Verstorbene im Traume und sprach zu ihm: Deinem Gemüthe möge immer Ruhe gegönnt sein, wie du mich beruhigt hast 25).

#### S. 7.

Rabbi Jose bar Saul sagte: Wenn ber Fromme das Zeitzliche verläßt, sagen die dienstthuenden Engel vor Gott, Herr der Welt! Der und der Fromme kommt heran. Und Gott spricht zu ihnen: "Es mögen die (Seclen der) Frommen herbeikommen, ihm entgegen gehen und zu ihm sprechen: ""Er komme in Frieden und ruhe auf seiner Lagerstätte 26).""— Rabbi Elasar sagte: Wenn der Fromme das Zeitliche segnet: gehen drei Schaaren der dienstthuenden Engel ihm entgegen. Die eine Schaar spricht: "Er gehe ein in Frieden." Die zweite spricht: "Er, der gerade gewandelt." Die dritte Schaar spricht: "Er komme im Frieden und ruhe auf seiner Lagerstätte." Aber wenn der Ruchlose die Welt verläßt, gehen ihm drei Schaaren Engel des Verderbenst entgegen. Einer spricht: "Erienen Frieden dem Ruchlosen, spricht Gott" 27). Eine zweite: "Trauernd liege er da" 28). Und die dritte spricht: "Fahre hinab und liege unter den Verstockten" 29).

<sup>25)</sup> Daf. 152a.

<sup>26)</sup> Jefai. 57, 2.

<sup>27)</sup> Daf. 48, 22.

<sup>28)</sup> Daf. 50, 11.

<sup>92)</sup> Jecheef. 32, 19. Die Talmubstelle: Ketub, 104a.

Die abgeschiebenen Seelen werden dem Engel Duma übergeben 30), unter bessen Obhut alte, ohne Unterschied verharren 31). Zebe Seele wird vor das Gottesgericht geführt 32), wo sie selber Zeugniß von ihren Handlungen im Erdenleben gibt 33). — "Tritt der Mensch in das jenseitige Leben ein, so werden alle seine Handlungen ihm einzeln vorgezählt, und man spricht zu ihm: So und so hast du da und da, an dem und dem Tage gehandelt, und er antwortet, Ja, so ist es. Man sagt nun zu ihm: "Besiegle die Wahrheit", und er thut es, denn so siehet geschrieben (Jjob 37, 7): Mit der Hand eines jeden Menschen siegelt er. Aber nicht nur dieß allein, sondern er erkennet laut die Gerechtigkeit seines Urtheils an, und spricht: Gerecht habt ihr mich gerichtet 34).

Seelen, die weder Berdienste haben, noch schuldig befunden werden, sahren in das Gehinom, kommen aber durch Reue und Sehnsucht (nach dem Bessern) wieder heraus. (Raschi: Sie weinen und stehen eine kurze Zeit, und werden erlöst, 35). — Sünder, die nur körperlich (sünnlich) gesündigt haben, mögen sie Israeliten oder Heiden sein, fahren hinab in das Gehinom, und werden da durch zwölf Monathe gerichtet. Ihr Körper verweset, während ihre Seele brennt. Aber die Minim (Raschi: die Gottes Wort zu bösen Iweden sich bedienen), die Angeber, die Epikuräer, welche

<sup>30)</sup> Chagig. 4b. Sanhedr. 94a.

<sup>31)</sup> Sabb. 152a.

<sup>32)</sup> Daf. 30b.

<sup>33)</sup> Chagig. 17a.

<sup>34)</sup> Taanit 11a.

<sup>35)</sup> Rosch Hasch 16b.

bie Thora (Offenbarung) und bie Auferstehung ber Tobten läug= nen; Jene welche im Lande bes Lebens (auf ber Erbe) Schrecken verbreitet; Endlich jene welche in ihrer Sündhaftigkeit auch Andere gur Sunde verleitet haben, werden in ber Hölle von Generation ju Generation gerichtet. Das Gehinom fann aufhören, nicht aber ihre Strafe. Rabbi Fischaf bar Abin fest bingu: ihr Aussehen ift bufter und bunkel "36)." Die Gunde felbst, welche ber Mensch begehet auf dieser Welt, gehet vor ihm einher am Tage bes Ge= richtes. Rabbi Eliefer fagt, sie ift von ihm unzertrennlich wie ein Hund. So wurde auch gefagt (1. B. M. 39, 10): Und er (Joseph) gab ihr kein Gehör, bei ihr zu schlafen und mit ihr zu fein. Bei ihr zu schlafen; in biefer Welt. Mit ihr zu fein; in ber gufünftigen Welt 37). - " Bom Körper des Frommen heißt ce (Jefaj. 57, 2.): Er gehe ein in Frieden, und rube auf seinem Lager, und von ihren Seelen: Und bie Seele meines herrn, werbe aufgenommen im Bande bes Lebens (1. Cam. 48, 29.) Aber von dem Körper der Ruchlosen heißt es (Jesaj. 48, 22.): Rein Frieden bem Bofen, spricht Gott. Und von ihren Geelen: Und bie Seele beiner Feinde, werbe geschleubert mit ber Schleuber : (1. Sam. a. D.) 38). - Rabbi Gliefer fagte, die Seelen ber Frommen werden eingehen unter ben Thron der Herrlichkeit. Die Seelen ber Bofen befinden fich im bumpfen Sinbrüten 39). Gin Engel stehet an einem Weltenbe, ein anderer am anderm Ende, und biefe schleubern bie Seelen ber Ruchlofen einander gu 40).

<sup>36)</sup> Daf. 17a.

<sup>17)</sup> Sota 3b.

<sup>38)</sup> Sabb. 152b.

שומות והולפות (?). אומטות והולפות והולפות (?).

<sup>40)</sup> Sabb. 152b.

Die Unermestichkeit bes Gehinom, als Strafort ber Bösen, in welches sich der himmlische "Feuerstrom" (Dan. 7, 10) ergiest <sup>41</sup>), und das auch seinen Thierhüter, wie der Orkus seinen Gerberus hat <sup>42</sup>). und des "Eden", des Ausenthaltsortes der seligen Geisterschildert der Talmud solgenderart <sup>43</sup>). Ügypten hat 1600 Parasangen im Duadrat. Nun ist Ägypten 60 Mal kleiner als Äthiopien, diese ist 60 Mal kleiner als die Welt (die Erde), die Welt ist 60 Mal kleiner als der "Garten", der Garten, ist 60 Mal kleiner als "Eden", Eden aber ist 60 Mal kleiner als Gehinom. Die ganze Welt verhält sich also zum Gehinom, gewissermassen wie ein Deckel zum Topfe. Nach andern läßt sich die Größe des Gehinom gar nicht burch Zahlen ausdrücken <sup>44</sup>).

#### §. 26.

Das Gehinom erscheint uns im Talmud zugleich auch als bas biblische School, bas griechische Hades, und bas driftliche Fegeseuer. Es sommen bahin, wie zum Theil bereits erwähnt um zur Seligseit vorbereitet zu werden, alle Seelen ohne Unterschied, wie solgende Stelle deutlich zeigt. Ein Saducäer sagte zu Rabbi Abahu: Ihr sagt, die Seelen der Frommen werden ausbes wahrt unter dem Throne der Herrlichseit. Wie konnte nun die Nekromantin den Propheten Samuel herausbeschwören? — Rabbi Abahu antwortete: dieß geschah in den ersten zwölf Monathen (nach dem Ableden Samuels), denn so wurde gelehrt. Zwölf Monathen bleibt der Leib, und die Seele fährt hinauf (in den Himmel)

<sup>41)</sup> Chag. 13b.

<sup>42)</sup> Daf. 15b.

<sup>43)</sup> Pessach. 94a.

<sup>44)</sup> S. Erub. 56a. u. Taanit 10.

72

und wieder herunter. Nach zwölf Monathen, ift Der Leib babin, bie Seele fahrt hinauf, fehrt nicht wieder 45). hier werden also bie Seelen geläutert, und beren Schuld gefühnt. — Die Sühnung geschieht entweder durch Reue, wie bereits erwähnt, und worauf sich auch ber talmubische Ausspruch: "Ueber Die israelitischen Sünder hat das Feuer der Solle feine Macht 46)", sich beziehen burfte ober durch bie überstandene Strafe. Der Weg jur Geligkeit ift also auch ben, in ihren Gunden babingeschiebenen, unbußfertigen Seelen nicht versperrt. - Alls (ber verkegerte, bereits von und erwähnte) Elischa ben Abuja gestorben war, fagten sie (bie jenseitigen Richter): Wir wollen ihn weder bestrafen, noch soll er ber zukünftigen Welt theilhaftig werben. Ersteres nicht, wei er sich mit der Lehre beschäftiget hat, und das zweite nicht, weil er ein Sünder war. Rabbi Meir Schüler des Elischa), dem biefes bekannt war, fagte: Beffer er werbe bestraft und der zufünftigen Welt theilhaftig, wann ich fterbe, mache ich aus feinem Grabe Rauch aufsteigen (zum Zeichen daß Elischa gerichtet werbe). Dies geschah auch also 47).

Das unaussprechlich reigenbe, und mit ber üppigften orientali= schen Phantasie ausgeschmückte Eben, ist ber Aufenthaltsort ber seligen Geister, wo, wie Rabbi Jikchak sagte, einem jeden Gerechten, die Stelle nach seinem Range angewiesen wird 48). Nebst ber, bem Orientalen über Alles gehenden Ruhe, die fie bafelbst ge= genieffen, ift die Lust und die Wonne, die ihnen da zu Theil wird, geistiger Natur. In d.r zufünftigen Welt findet nicht Effen nicht

<sup>45)</sup> Sabb. 152b.

<sup>46)</sup> Erub. 19a. Chag. 27a.

<sup>47)</sup> Daf. 15b.

<sup>18)</sup> Sabb. 152a.

Trinfen Statt, sondern die Frommen geniessen der Ruhe, und laben sich an dem Glanze der Göttlichkeit 19). Sehr beachtenswerth ist es, daß der Talmud keinen Stillstand für die abgeschiedenen Seeslen gestattet, sondern die Persektibilität des Menschen dahin ausschhnt, daß für die Seele ein Fortschreiten ins Unendliche bestehet.

Rab sagte: Die Weisen haben keine Rast, wed r in dieser, noch in der zukünstigen Welt. Denn so heißt es (Ps. 84, 8.): Sie gehen von Anstrengung zu Anstrengung 50).

#### S. 27.

Die Auferstebung der Tobten findet am Ende der Tage Statt, wo Gott mit seinem himmtischen Thau die Materie wieder beseelen wird <sup>51</sup>). Und dieses ist auch die Zeit des jüngsten Gerichtes. — "Als Samuel erweckt wurde, glaubte er, er werde vor das (jüngste) Gericht geladen, und nahm Moses (als Fürsprecher) mit sich. Daher heißt es (1. Sam. 28, 13): Ich sehe Götter aus der Erde steigen <sup>52</sup>)."

Die 3dee der Auferstehung, stammt wahrscheinlich aus einer uralten Zeit, in welcher die Aussicht allgemein herrschte, daß die abgeschiedenen Seelen in einer Unterwelt, School, Orfus, versammelt werden, dort ihren immerwährenden Aufenthalt haben, und als Schatten, das ist, mit einer gewissen atherischen, aber doch

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Berach 17a.

<sup>50)</sup> Daf. 64a. Moed. Kat. 29b.

<sup>51)</sup> Sabb. 88b. Chag. 12b.

<sup>52)</sup> Chagig. 4b.

materiellen Sulle verbunden, entweder, wenn ihr irdischer Lebenswandel ein frommer war, der Rube genieffen, ober im umgekehrten Kalle, von Gewiffensfolter und Dämonen gefoltert umherirren. Aus bem School konnten einige biefer Schatten zu Zeiten herauf= steigen, und den Menschen sichtbar werben, oder burch die Re= fromanten heraufbeschworen werden. Da aber mit diesem Zustande bie Aequation bes irbischen tugendhaften ober lafterhaften Wandels, mit einer vollständigen Wiedervergeltung noch nicht hergestellt fchien, wurde die Auferstehung, nämlich die Wiedererweckung der in einem Halbschlaf fich befindlichen Seelen, ihre Wiedervereinigung mit ihrem Körper, und ein, barauf folgendes endlofes glüdliches ober unglückliches Erbenleben, zur vollständigen Ausgleichung ber frühern Berdienste oder ber frühern Schuld, gelehrt. - Die fpateren, reinern und erweiterterten Begriffe von Unfterblichfeit bie wir, als dem Talmud eigen, auseinander gefett haben, dürften bie Lehre von ber Auferstehung entbehrlich machen. Gleichwohl ift Lettere ber Nation heilig geworden, so daß der strifte Glaube an berfelben, als ein Artifulus Fibei festgesetzt worden ift.

Der Zustand der Seele im Jenseits, wurde übrigens als ein fortgesetztes irdisches Leben, mit seinen Gewohnheiten und Schwäschen, aber mit erweiterter Erkenntniß, und einem Wissen der Zustunft gedacht, in welchem die Abgeschiedenen an Allem was ihre zurückgelassenen Lieben betrifft, Theil nehmen, und sich dafür interessiren. Rabbi Jannai, so wird erzählt, sprach zu seinen Kinsbern: Begrabt mich nicht in weißen Gewändern, damit ich, wenn ich nicht gerecht befunden werde, nicht wie ein Bräutigam unter Trauernden erscheine; begrabt mich aber auch nicht in schwarzen Gewändern, damit ich nicht im günstigen Falle, wie ein Trauernder zwischen den Bräutigamen sitze, sondern begrabet mich in

grauen Kleibern angethan 53). — Als Rabbi Jehuba Sanaffi vor feinem Ableben unter Andern fagte: Joseph Chofni und Schimeon Ephrati haben mich im Leben bebient, und follen mich auch nach meinem Tobe bedienen, glaubten bie Schüler er wünsche, jene follen feiner Leiche bie letten Liebestienfte leiften; als aber bie beiben Genannten, noch vor Rabbi Jehnba Sanafii zu Grabe getragen wurden, ba erkannten fie, baß er von bem jenseitigen Leben gesprochen habe 54). Dieser Rabbi Jehuda Sanaffi kehrte jeben Freitag Abend, in ber Geftalt bie er im Leben trug, in feine Wohnung gurud 53). - Gin frommer Mann, ergahlt ber Talmud, wich am Reujahrsabent bem Gegante feiner Frau aus, und übernachtete auf bem Gottesacker, ba hörte er zwei Beifinnen mit= einander fprechen, und Gine fagte gur Unbern : Romm, und lag und ein wenig in ber Welt herumschwärmen, ba werden wir vom Borhange hervor 56) erfahren, welch ein Unglud ber Welt bevor= stehet. Die Andere antwortete. 3ch fann nicht mit bir geben, benn ich bin in einer Binsenmatte eingewickelt begraben worben, gebe bu allein, und berichte mir was bu horen wirft. Alls jene gurudtam, fagte fie, ich hörte : mer im tommenben Jahre im Beginne bes Frühlings fain wirb, beffen Caat gehet burch Sagelichlag ju Grunde. Der fromme Mann bestellte alfo fein Feld im Spatfruhling, und er hatte bie ichonfte Ernbte, mahrend alle übrigen Meder verunglückten. Folgenden Jahres begab er fich abermals auf ben Gottesader, und hörte bie Unterhaltung ber zwei Geiftinnen wie

<sup>58)</sup> Sabb. 114a.

<sup>54)</sup> Ketub. 103a.

<sup>55)</sup> Daf.

<sup>56)</sup> G. Dben;

porigen Jahres. Aber biesmal berichtete Die zweite Beiffin : Wer in biefem Sahre in Spatfrühling faen wirt, beffen Saaten geben burch Durre ju Grunde. Run bestellte er fein Feld im Beginne bes Frühlings, und er war glüdlicher benn alle Uebrigen. Auf die Frage seiner Frau, woher er die Creignisse so gut errathen habe, entdeckte er ihr sein Abentheuer. Kurze Zeit hernach, gerieth die Frau bes frommen Mannes mit ber Mutter ber einen ber verstorbenen Mädchen in Zank, und warf ihr vor, daß ihre Tochter in einer Binsenmatte begraben sei. Als er nun jum Neujahr sich abermals auf ben Gottesader begab, hörte er wieder dasfelbe Besprach ber beiben Beiftinnen. Die Gine aber sprach. Lag mich in Rube, benn unser Zweigespräch ift bereits ben Menschen bekannt. Die Buhörer biefer Ergählung zweifeln im Talmub, ob bie Beiftinnen Die Offenbarung ihres Gespräches, burch eine neue angefommene Seele, ober burch ben Engel Duma erfuhren. Für die erfte Unficht theilt ber Talmud folgende Erzählung mit. 2118 Geire auf bie Sochschule ging, gab er feine Baarschaft einer Wirthin in Berwahrung. Bei feiner Rudfunft aber, war fie bereits tobt. Er begab fich ju ihr auf ben Gottesader, und fragte fie, wo fein Gelb fei. Sie antwortete ihm folgendermaffen: Bebe hin und hole bein Geld, welches ich unterhalb ber Thurpfoste verbarg, und fage meiner Mutter, daß fie mir meinen Ramm und mein Schminf= röhrchen burch die N. N., beren Seele Morgen ju und fommt, schiden möge 57.)

Endlich find bie Seelen auch Mittler, Die göttlichen Absichten ober bas göttliche Strafgericht zu förbern, indem fie ben Menfchen

<sup>57)</sup> Berach. 18b. — Bon bem Gespräche Samuels mit seinem verftorbenen Bater Aba bar Aba, S. weiter unten.

gewiffe Gebanken eingeben. — Gott sprach, wer will Achab überreben? u. s. w. ba kam ber Geist und stellte sich vor Gott. (1. Kön. 22, 21.). Was für ein Geist war dieses? — Rabbi Jochanan sagte, es war der Geist des Nabot 58).

<sup>58)</sup> Sabb. 149b.

# Vierter Abschnitt. Von der Prophetie.

Multa renascuntur, quae jam cecidere, Cadentque quae sunt nunc in honore. Horat.

#### §. 28.

Die Seclenkräfte bes Menschen, beren Unergründlichkeit von jedem Psychologen eingestanden werden muß, waren den Alten in einer Ausdehnung bekannt, die man vor der Entdeckung Mesmers nicht ahnen mochte. Ein Jahrhundert lang, insbesondere von den Priestern als den Wahrern der Wissenschaft, bei den alten Völkern sortgesetzte Empirik, offenbarte den Theurgen jene Kräfte des Menschengeistes, welche die spätern Jahrhunderte mit Staunen erfüllten. Der natürliche, oder besser gesagt, der spontan sich entwickelnde, oder durch Kunst hervorgebrachte, magnetische und clairvoyante Zustand, den die Alten genau kannten, wurde als göttliche Ginwirkung von dem Bolke mit heiliger Scheu angestaunt, das von den Priestern in seinem Glauben bestärkt wurde. Die begeisterten Priester, deren mehrere clairvoyant gewesen sein mochten, wurden ganz passend Se her genannt. In der Borzeit nannte man in

Brael einen jeden Propheten, blos Roë, Ceher (1. Cam. 9, 9.). Der Briefter, Seher, Prophet, wendete feine Gabe an, die Bu= funft vorauszufagen, und bie Mittel zur Seilung von Krankheiten anzugeben. Der Wahrsager war, wie Apollo, zugleich Seilfunbiger und Heilkunftler. Was aber bie Alten auszeichnete, war, baß sie ben magnetischen Zustand, nicht nur durch Manipulationen (Handauflegen und Bestreichungen), sondern auch burch Mediginaleinwirkungen und burch Ercitationen ihres Geiftes mittelft gewisser anstrengender Aufregungen und gefühlerhöhender Vorbereitungen hervorzubringen verstanden haben, welches lettere Verfahren noch ben heutigen Schamanen und Jongleurs eigen ift und von weldem Vorgehen wir nur noch ein Analogon in der herenfalbung finden; aber bei weitem nicht in der Ausdehnung, wie es die 211= ten verstanden. So wurde ber magnetische Zustand ber Pythia und ber Drafelheischenben, nicht nur burch bie aufsteigenbenben Dünfte ber belphischen Erböffnung unterhalb bes Dreifußes, fonbern wie die Tempelschläfe ber Megypter, Griechen und Römer, burch fünstliche Aufregungen bis zur Efstafe, burch große Enthalt= famfeit, Fasten, burch bas Grauen bes Beiligthums ber großarti= gen Tempel, burch bas Trinken aus bem heiligen Duell, Baben, Bestreichungen und Reibungen nach benfelben, Salbungen und Beräucherungen, bewirft.

Durch ben im somnambulen Zusiande geweckten Allsinn, mit Durchbrechung jeder Schranke von Naum und Zeit, erwachte bie prophetische Gabe, in Angebung ber zweckmäßigen Heilmittel und Borandsagung zukünftiger Dinge.

#### S. 29.

Der Comnombulismus als bie ungebundene Thätigkeit ber Seele, als bie isolirte Wirksamkeit bes Allsinns, unbeschränkt im

Schauen, Fühlen, Empfinden, als ber in = und ertensiv erweis terte Tellurismus, ber Herrschaft bes wachen Verstandes weniger Unterthan, hat, wie bekannt, mit bem Traume eine fehr nahe Berwandtschraft. In beiben Zuständen ift die Phantafie plastisch, in beiden werden die Bande der Kathegorien von Zeit und Raum gelockert, in beiden reduziren fich die funlichen Wahrnehmungen. auf einen Mutter = ober Gemeinsinn, und die sinnlichen Intuitionen find mehr ein In-sich-fühlen und Wahrnehmen. In beiden ist bie reproduttive Einbildungstraft nicht nur ein Zurück = fondern auch ein Vorwärtsschreiten in ber Zeit, ein Wiffen, vielleicht mehr Vorempfinden zufünftiger Dinge: Brophetie. - Wir haben hiemit für die prophetische Gabe gewisser Menschen, ein Anglogon in dem natürlich = ober fünftlich = magnetischen Zustande und im Traumleben. Ein ähnlicher Zustand entwickelt fich, wie bekannt, manchmal furz vor der Trennung der Seele vom Körper, am öftesten in den, dem Tode unmittelbar vorhergehenden Momenten, wo die Seele der Herrschaft der Materie sich zu entwinden und nach andern Gesetzen zu wirken beginnt. -- Daß aber ber som= nambule Zustand, wenn auch in demselben der Tellurismus, der innigere Zusammenhang, bas innigere Berbundenfein bes Menschen mit dem Erdorganismus, baber ein instinktmäßiges Fern= fühlen und eine erhöhte Rezeptivität für planetarische Einwirkungen vorhanden ift, doch nicht als ein zum Thierleben zurückschreis tendes, also niedrigeres Leben zu nehmen sei, beweift das erhöhete, moralische Gefühl, die erhöhete Empfänglichkeit für alles Schone und Gute, die bem Comnambulen und gottbegeisterten ekstatischen Menschen (Propheten) eigen ist. Es kann eher als ein Burudziehen bes Beiftes in feine tieffte Innerlichkeit und ein Näherruden ber Seele zu seiner Sphare angesehen werden, wohin zwar viele Schwächen, Borurtheile, erlernte und angewöhnte Ibeen

mitgenommen werben, beren fich die Seele in ihrem Erbenleben — und vielleicht auch noch fpäter — fobald nicht zu entledigen versmag, wo aber auch das Urgute im Menschen vorwaltend wird, und alle Rücksichten des wachen Lebens beiseite segend, sich Geletung verschäfft.

Wir wollen nun sehen, in wie ferne in der Erklärungs= weise gedachter Zustände, zwei der größten Koriphäen der jüdischen philosophischen Theologie, mit den Neueren congruiren.

#### §. 30.

Der Aristoteliser Maimonibes, spricht sich über Prophetie folgenberart aus '). — Wir geben seine Worte in treuer Uebersegung.

Wisse, das wahrhaftige Wesen der Prophetie ist eine Aussstrahlung der göttlichen Fülle, mittelst des Intellestum Agens vorserst auf die menschliche Bernunft, dann weiter auf die Einbildungstraft. Dadurch wird die höchste Stuse der Menschheit, und der Endpunkt der, der menschlichen Gattung möglichen Vollkommenmenheit erreicht und es ist dieses der Endpunkt der Vollkommensheit der Einbildungskraft. Weder kann aber Jedermann zu diesem Standpunkte gelangen, noch ist er durch Vervollkommunung der Intelligenz und der Sitten erreichdar; sondern die Vollkommenheit der Einbildungskraft muß einem solchen Menschen angedoren sein. Es ist bekannt, daß die Vollkommenheit der körperlichen Kräfte, deren Eine auch die Einbildungskraft ist, davon abhängt, daß die Elemente und Feuchtigkeiten jenes Organes, welches der Träger dieser Kraft ist, ihrer Qualität und Misschung nach, die Besten

<sup>1)</sup> More nebuchim 2, Th. Abschn. 37.

feien, was natürlich burch feine Bestrebung erworben werben fann. Es ift ferner befannt, baß bie Ginbilbungsfraft ihre Stoffe aus ben sinnlichen Wahrnehmungen hernimmt, welche sie neu bilbet und zusammensett. Um fraftigften und vorzüglichsten entfaltet fich bann ihre Thätigkeit, wenn die Sinnesorgane ruben und ihre Thätigkeit aufgehört zu haben scheint, alsbann findet eine gewisse bohere Ginfließung Statt, je nach ber Anlage bes Menschen. Diese bewirft die wahrhaften Träume und diese bewirft auch die prophetische Kraft, ba beibe nur quantitativ und nicht ihrem Wesen nach verschieden sind. Dasselbe spricht ber Talmud aus, wenn er fagt, ber Traum verhalt fich zur Prophetie, wie Gins zu Sechzig. Ebenso heißt es in Bereschit Rabba, ber Traum ift eine unreif abfallende Frucht ber Prophetie, was eine fehr schöne Bergleidung ift. Es ift nämlich bie Eine und biefelbe Frucht, nur aber ift fie nicht zur Reife und Volltommenheit gediehen. Ebenso ift die Thätigkeit ber Einbildungsfraft während bes Schlafes, diefelbe Thätigkeit, die fie bei ber Prophetie entwickelt, nur ift fie bort geringer und unvollkommener. In ber heiligen Schrift heißt es: "Gueren Propheten gebe ich mich fund in einer Erscheinung, ober spreche mit ihnen im Traume." Durch diesen Ausspruch erhalten wir über bas mahre Wesen ber Prophetie Runde, daß sie namlich eine Bollfommenheit fei, zu der der Mensch im Traume, ober burch eine Erscheinung gelangt. Erreicht nämlich bie Einbildungs= fraft den möglichsten Grad ihrer Wirksamkeit, so scheint es bem Propheten, als nähme er ein Objekt außer sich wahr, und als wirke ein außer ihm sich befindlicher Gegenstand auf seine Em= pfindung, was eine "Erscheinung" 7870, genannt wird. Vi= fion und Traum find also zwei verschiedene Grade der Prophetie. Es ist ferner befannt, daß die Gegenstände, mit welchen sich ber Mensch im wachen Zustande beschäftiget, besonders solche, an

welchen er Intereffe n'mmt, wahrend bes Schlafes von ber Ginbilbungsfraft unter Einwirfung bes Berftanbes, je nach ben Fahigfeiten bes Menfchen, reproduzirt werben. Die Wahrnehmung biefer reproduzirten Vorstellungen, ift gewissermassen eine wiederholte Sinneswahrnehmung. Ift also bei einem Menschen bas Ge= hirn von Ratur auf bas Cbenmäßigste fonftruirt, besitt es bie geborige Reinheit be: Materie und die gehörige Mifchung in allen seinen Theilen und finden keine ftorenden Einwirkungen von dem Tem= peramente irgent eines andern Organes statt; bilbet fich ferner ein solder Mensch aus und entwickelt seine latenten Geiftesfähig= feiten berart, baß fie jum gehörigen Durchbruch fommen; hat ferner ein solcher Mensch einen vollkommenen Menschenverstand, besitt er Reinheit ber Sitten und gehen alle feine Bestrebungen babin, bie Geheinniße ber eriftirenden Dinge und ihrer Urfachen au erforschen; wendet er seine Denkfraft nur auf höhere Dinge an, auf die Erkenntniß Gottes und feiner Werke, fo bag er alle thierischen Triebe nach ben verschiedenften sinnlichen Binuffen unterbrudt und fich ihrer entwindet; veractet er ferner bie Berrichs fucht und die falfdje Ehrsucht: Ein solcher Mensch wird ohne 3weifel, wenn feine Ginbildungstraft unter ber Ginwirfung bes Berftandes ihre Thätigkeit entfaltet, nur göttliche und höchstwunberbare Dinge wahrnehmen, nur Erscheinungen ber Gottheit und ber Engel haben und zu ben mahrhaftesten Ibeen jener Dinge gelangen, die auf bas gesellschaftliche Leben bes Menschen und auf die burgerliche Gesetgebung ben größten Ginfluß üben. -Rach Maggabe aber ber Bollfommenheit ber drei genannten Faftoren, nämlich ber Bollfommenheit bes Berftanbes burch Wiffenschaft erwor= ben, ber Bolltommenheit ber Einbildungsfraft als Naturgabe und ber fittlichen Bolltommenheit burch Entfagung aller Ginnengenuffe, ift auch die Stufe, welche die Propheten erreichen, verschieben. 3a,

selbst bei einem und demselben Propheten wechselt die prophetische Gabe als eine körperliche Kraft, — denn eine solche ist doch die Einbildungsfraft — welche der Schwäche und der Ermattung untersworfen ist, ja oft sehlen kann. Daher kommt es auch, daß die Propheten ihre prophetische Kraft zu Zeiten ganz verlieren, z. B. wenn sie im Zustande großer Traurigkeit oder des Zorns sich besinden. So heißt es auch im Talmud: die prophetische Gabe gehet verslustig, durch Traurigkeit, durch Trägheit ze. Ja selbst Moses verslor transitorisch seine prophetische Kraft bei der Empörung der Kundschafter, die das ganze Geschlecht der Wüste ausgestorben war, obgleich dei Moses die Einbildungskraft gar nicht wirkte, und er seine prophetische Kraft unmittelbar durch die Einwirkung des Verstandes erhielt, wie ich an einem andern Orte dargethan habe.

Abschnitt 37.... Die Einwirfung bes Intellectums fann auf ben Berftand allein geschehen, berart, baß fie nicht bis gur Ginbilbungefraft gelangt. Entweder weil bie Ginwirkung gu schwach, ober bie Ginbilbungsfraft von Natur so geartet ift, baß sie vom Verstande nicht affizirt werben fann. Diese Urt charafte= rifirt die Philosophen und Denker. Es fann aber die Ginwirfung gleichzeitig auf beibe Kräfte geschehen, nämlich auf Berftand und Einbildungofraft. Dieses ift ber Fall bei ben Propheten. Endlich fann die Einwirfung blos auf die Einbildungstraft allein geschehen. Dieses ift ber Fall bei Landverwesern, Gesetzebern, Bauberern, Beichendeutern, bei Menschen die wahrhafte Träume haben, Die mittelft unbefannter und fremdartiger Borkehrungen Bunder wirten. Alle diese gehören, obschon sie feine Propheten sind, zu bieser Klasse. Einige dieser Lettern, haben oft im wachenden Zustande wunderbare Erscheinungen, Traume und gerathen außer fich, auf ähnliche Weise wie bei prophetischen Visionen, so baß solche

Menschen glauben, sie wären wirklich Propheten, sind selber über die gehabten Erscheinungen erstaunt und glauben, daß ihnen manche Wissenschaft eigen geworden, ohne daß sie sie erlernt hätten. Hiesenrch gerathen sie in große Verwirrung in den wichtigsten, intelstehnellen Dingen und vermischen auf eine wunderbare Weisse Wahrheit und Schein. Alles dieses ist Folge des überwiegenden Hervortretens der Einbildungstraft, bei schwachem, nicht zum Durchbeuch gefommenen Verstande.

Abschnitt 38. Ein jeder Mensch hat ein gewisses Maß von Muth. Denn sonst würde er niemals bas Schädliche von sich abzuhalten ftreben. Der Muth aber ift eine Seelenkraft, bie, wie es mir vorkommt, der abstoßenden Kraft (vis repulsiva) ber Na= turbinge analog ift. Die Kraft bes Muthes ift aber bem Grabe nach, fehr verschieden. Co, daß mancher Mensch es mit einem Löwen aufnimmt, während ein Anderer vor einer Mans fliehet; Jener fich an einen Kriegerhaufen wagt, während biefer vor bem Edrei eines Weibes erbebt, u. f. w. Ebenfo ift bie Combinations. fraft allen Menichen eigen, aber bem Grabe nach verschieden, insbesondere ift biese größer in Dingen, von benen ein Mensch größere Ginsicht hat und mit welchen er sich ausschließlich beschäf= tigt. Co trifft es fich, bag Mancher gewiffe Dinge gang richtig voransfagt. Ja, es kann geschehen, baß was ein, mit ausge= zeichneter Einbilbungefraft und Combinationegabe anegerüfteter Mensch vorausbestimmt, stets entweder gang ober boch zum Theil eintrifft. Mögen nun die Urfachen ber eingetroffenen Greigniffe noch so manigfaltig fein und eine gange Rette bilben, so eilt ber Berftand burch bie Combinationsfraft über bieselbe hinweg, und ziehet bie Conclusion in einer fo furgen Zeit, baß man glaubt, bieser gange Prozeß bes Berstandes sei gar nicht in ber Zeit

geschehen. Durch biese Kraft nun, sind einige Menschen im Stande, sehr wichtige und erfolgreiche zukünstige Ereignisse vorsauszusagen. Bei den Propheten müssen beibe Kräfte, nämlich Muth und Combination, in einem eminenten Grade zugegen sein, und fließt der Verstand auf diese ein, so gelangen sie zu einer solchen ausgezeichneten Höhe, daß die uns bekannten Wirkungen erfolgen. So hatte ein Prophet den Muth, mit einem einsachen Stade vor einen großen König zu treten, und die Befreiung seiner Nation von der Knechtschaft gegen ihn zu versechten u. s. w. und durch die Gabe zu combiniren, die Zukunst schnell vorauszusagen, was bei verschiedenen Propheten in verschiedenem Grade der Fall war.

#### S. 31.

Rabbi Jehuda Hallewi spricht sich über bie Prophetie folsgenberart aus?):

Nachdem die Isracliten zu den Borgängen am Sinai derart vorbereitet waren, daß sie zur Stuse der Prophetie und zum unsmittelbaren Nebersommen des Gotteswortes befähigt waren, und nachdem sie am Sinai der höhern Offenbarung theilhaftig geworsden, da ward in ihnen der Glaube sest: daß das Wort unmittelsdar von Gott zu Moses gelange, und daß er nicht blos durch die höchste Ausbildung seiner Intelligenz, und durch die Läuterung seiner Gedanken zur prophetischen Kraft gelangt sei, wie die Phislosophen wähnten. Denn nach ihrer Meinung, kann seber Mensch durch Läuterung seiner Deukkraft, sich die zur Bereinigung mit dem Intellectum agens, den sie auch den heiligen Geist, oder

<sup>2)</sup> Kusari I. 87.

ben Engel Gabriel nennen, aufschwingen. Dieses Intellestum wirke bann auf seinen Berstand so ein, daß es ihm im Traume, oder in einem Zustande zwischen Schlasen und Wachen vorkomme, als spräche Jemand mit ihm, bessen Worte er mit der Seele und nicht mit den Ohren höre, den er in der Idee und nicht mit den Augen wahrnehme und von einem solchen Menschen meinen die Philosophen werde gesagt, daß Gott mit ihm spreche.

Ferner 3). Wir nehmen die Dinge durch unsere Ginne wahr. Unfere Sinne aber vermogen nicht bie Dinge an fich zu begreifen, fondern begreifen nur die Erscheinungen an den Dingen, von welchen ber Verstand auf bas Vorhandensein und auf bie Ur= fachen berfelben schließt. Das wahre Wefen ber Dinge fann nur ber vollkommenfte Berftand begreifen, bas ift ber aktive Berftand, (Intellectum agens), ober bie Engel, bie zur Wahrnehmung ber Dinge und Wefen an fich feiner vermittelnden Erscheinungen beburfen. Wir aber, beren Verstand nur mehr in potentia, im Sule fich befindet, gelangen nur zur Erfenntniß der Wesenheit ber Dinge infofern und Gott mit gewiffen Kräften begabt, bie er in die Sinnesorgane gelegt, und die ben sinnlichen Erscheinun= gen gang angemeffen find. Diefe Krafte find bem gangen Menichengeschlechte eigen. Co wird 3. B. fein Streit barüber obwalten, baß jene runde, leuchtende und erwarmende Scheibe bie wir feben, die Sonne fei, und wenn auch bie Afzidentien vom Berftande nicht als richtig anerkannt werben können, verschlägt es nichts und hat vielmehr noch ben Rugen, bag wir burch sie, bas Borhandensein ber Sonne constatiren. Ebenso aber wie Gott in feiner Weisheit bas Verhältniß zwischen unfern Ginnen und bem

<sup>3)</sup> Daf. IV. 3.

wahrzunehmenten Gegenstant eingerichtet, ebenfo ließ er ein Berhältniß zwischen bem innern Sinn und ben übersinnlichen Dingen obwalten. Gott begabte nämlich ben auserwählten Menschen mit einem innern Auge, welches die unwandelbaren Wejen erkennt. Durch biefen innern Ginn schließt bann ber Verstand, auf bie eigentliche Wesenheit jener Dinge. Möglich baß biefes innere Auge die Einbildungsfraft sei, welche thätig ift, während ber Berftand nach feiner vollen Kraft wirksam ift.

# S. 32.

Die prophetische Kraft wurde, wie bie magnetische, auf andere mit Rezeptivität für fie begabte Menschen, übertragen 4). Moses übertrug die prophetische Kraft auf 70 erwählte Aeltesten 5). Die Prophetenschüler erhöheten ihre Begeisterung burch Gefänge und Musik, und trugen sie auf Saul über 6). Durch Handauslegen geschah bie Ausströmung einer Gemüthöftimmung ober Beiftestraft auf ein anderes Individuum, bei Ertheilung einer Würde, einer Weihe, und bes Segens, seit undenklichen Zeiten. Moses weihete

<sup>4)</sup> Die Orthodorie moge an folgenden Auseinanderschungen feinen Anftof nehmen. Unbeschadet ber ftrengften Rechtgläubigfeit, ftehet es feft, tag Gott gur Bewirfung ber Bunber, fich ber Naturfrafte bebiente. Der ani= malifde Magnetismus, ift nicht minter eine Naturfraft. Die Bropheten bes israelitischen Bolfes unterscheiden fich von ben Beibnischen, heißt es in Bereschit Rabba 2763 baburd, bag jene blos moralische 3mede, und biefe fundhafte verfolgen. Das Bahre, Gute und Göttliche, bleibt mahr, gut und göttlich, ob bie Propheten burch eine natürlichemagnetifche, ober burch eine übernatürliche magische Rraft wirtten.

<sup>5) 4.</sup> B. M. 11, 25.

<sup>6) 1.</sup> Sam. 10, 10.

ben Josua zum Heerführer und Propheten, indem er ihm bie Hand auslegte ?). Und so geschah es in den folgenden Zeiten, so daß im Talmud die Lehrerweihe, "Handaussegen" IIID heißt. — 8). Aber durch Firirung, des starken Willens, waren die hochbegabten magnetischen und gottbegeisterten Männer im Stande auch ohne unmittelbare Berührung zu wirken. So machte der Prophet, daß der ausgestreckte Arm Zeroboams, gelähmt und steif blieb, dis er ihn wieder gesund machte?).

Die Erscheinungen bes Sonnambulismus, finden wir in den Erzählungen von den Thaten der Propheten, auf eine frappante Weise wiedergegeben. Der blinde Prophet Achia in Schilo, erkannte die Königin, die sich unkenntlich machte; wußte von der Krankheit ihres Sohnes in Schichem, und sagte dessen Tod voraus 10). Edenso Elia, den Tod Achabs 11). Die Propheten heilten durch Handsauslegen, als eine magnetische Manipulation 12). Um prägnantesten sinden wir die Anwendung der magnetischen Krast beschrieben, dei Wiederbelebung des Kindes durch Elischa, der im Vorbeigehen gesagt, oft seine prophetische Krast durch Musik steigerte 13). Wie sein Meister Eliahu ein Kind wiederbelebte, indem er sich über dasselbe dreimal ausstreckte 14), wendete Elischa zum selben Zwecke

<sup>7) 5.</sup> 型. 型. 34, 9.

<sup>5)</sup> Clia warf feinen Mantel auf Gliicha 1. Ren. 19, 19.

<sup>9) 1.</sup> Rön. 13, 4. 6.

<sup>10)</sup> Daf. Cap. 14.

<sup>11) 2.</sup> Ron. 1, 6.

ורניףידו Daf. 5, 11.

<sup>13)</sup> Daf. 3, 15.

<sup>11) 1.</sup> Ren. 17. 21.

seine Kraft an. Nachdem er seinen Jünger Gechasi seinen (magnetisirten) Stab nehmen hieß, befahl er ihm, Niemanden den er auf dem Wege treffen möchte zu begrüßen, noch einen Gruß zu erwidern 15) — wahrscheinlich um die Firirung des Willens nicht zu unterbrechen, und jede Gelegenheit zu vermeiden, wodurch der, an dem Stabe hastende Magnetismus, durch die Berührung eines Fremden abgeleitet werden könnte, — und diesen Stab dem Kinde auf das Angesicht zu legen. Alls aber diese Manipulation sich unwirksam bewies, begab sich der Prophet selber zum todten Kinde; schloß sich mit demselben im Zimmer ein, und legte sich auf ihn derart, daß Mund auf Mund, Augen gegen Augen, und Hände auf Hände zu liegen kamen. Dieses wiederholte der Prophet sieben Male, indem er zwischen jedermaligen Anwendung des Mittels, im Zimmer einmal auf und ab ging, bis der Knabe endlich gegen sieben Male niesete, und die Augen aufschlug 16).

#### §. 33.

Der Talmub läßt fich über Prophetie in feine erklärenbe Erörterungen ein, und fagt blos, die Sch'china (Repräfentation ber Gottheit) gibt ben Propheten die Prophezeihung ein 17). Doch

<sup>15) 2.</sup> Rön. 4. 29.

<sup>16)</sup> ויוורר הנערעד שבע פעכים (Difen bebeute ift, aus Mangel einer ähnlichen Rab. in der Bibet, ungewiß. Im Arab. bedeutet Sarar, Strenen. Es dürfte baher ורך ber eigentliche Ausdruck für magnestischen, und in unserer Stelle auf Elischa zu beziehen sein, insbeschondere wenn mit den Fingern magnetisit wird, (die spargierende Manipulation, das Spargiren), gleichsam: mit dem magnetisch en Fluidum bestrenen.

<sup>17)</sup> Pessachim 81b.

konnen wir eine finnige, eine tiefe Deutung gulaffenbe Talmubftelle hier nicht unerwähnt laffen. Der Mensch, solange er in ben Banben ber Materie gefangen, burch materielle Ginnesorgane gur Erfenntniß ber Außenwelt gelangt, wird auch in ben Borftellungen von intelleftuellen Dingen, fein beschränktes Wefen nicht verläugnen, und fann bie Schranfen ber Rategorien nicht überspringen. Alle Begriffe, bie er ju feinem Bewußtsein bringt, befunden eine Beschränfung. Um so beutlicher tritt diese hervor, wenn er sich an transcendentale Dinge wagt, insbefondere wenn er feine Bedanfen über folche, einem Andern mittheilen will. Er muß fich und Anbern seine Ideen in sinnliche Formen fleiben, und in Metaphern fprechen. Ift nun bie Sinnlichfeit ber Weg auf welchem wir gu ben Begriffen gelangen, so gelangen umgefehrt - wenn man so fagen barf - bie transcenbentalen Ibeen, auf bemfelben Wege jum Bewußtsein. - Die Talmubstelle, ber biese Bemerfung gur Grundlage bienen fann, lautet folgenberart. Rabbi Jose fagte., Die ließ fich bie Sch'china tiefer als 10 Tephachim (Sanbbreite. Etwa bie 10 Prabifamente bes Aristoteles?) oberhalb bes Erd. botens herab, noch stiegen Moses und Elia höher als babin binauf; und wo es heißt, daß biese in ben himmel gestiegen, ift zu verstehen, daß fie sich 10 Tephachim über ber Erbe, wohin bie Ed'dina fich herabgelaffen, erhoben haben 18). Die Bibel hat auch beibnische Propheten aufzuweisen (Bilean); ber Talmub rechnet zu biefen auch die ägnptischen Aftrologen, benen er aber ein minber flares Schauen gestattet. "Die Rabbinen lehrten: brei waren es, welche fchaueten, aber fie hatten nicht bas rechte Schauen, nämlich Rebat, Achitofel, und die Aftrologen Pharaos. Rebat fah ein Feuer aus feinem Gliebe tommen, und meinte, er werbe felber König

<sup>19)</sup> Suca 4h.

werben; es bebeutete aber bas Königthum seines Sohnes Jeroboan Achitosel sah einen Aussah auf seinem Gliede hervorkeimen, auch er wähnte König zu werben, unterdessen bedeutete dieses Gesicht, daß von seiner Enkelin Bat-Scheba der König Salomo geboren werden wird; die ägyptischen Astrologen sahen voraus, daß der Befreier Israels durch Wasser verunglücken wird, und riethen dasher, alle männlichen Kinder der Israeliten den Wassertob sterben zu lassen; das Wasser bedeutete aber das "Haberwasser" (4. B. M. 20.), vorüber Mose das Strafgericht Gottes auf sich zog.

Ueber die Art und Weise, wie die beiligen Drakel Urim und Tumim, befragt murben, berichtet ber Talmud folgendes. Die Nabbinen lehrten. Der Fragende richtet sein Angesicht gegen ben Befragten (Priefter), ber Befragte gegen bie Sch'china (Urim-ve-Tumim). Die Frage wurde leife gesprochen, mußte aber mit Worten ausgesprochen werden. Man fragte nicht zwei Dinge auf Einmal; that man es, wurde nur die erfte Frage beantwortet. Erforderte ber Begenstand zwei Fragen, wurden fie (nacheinander gestellt, und) nacheinander beantwortet. Obschon ber Ausspruch eines Propheten oft nicht in Erfüllung ging (3. B. bes Propheten Jona über Ninive), so traf ber Ausspruch ber Urim unsehlbar. ein. Sie (bie Drafel) hießen Urim (Lichter), weil sie ihre Worte erleuchteten. Tumim (Vollkommene), weil sie ihren Worten Voll= kommenheit gaben. Fragst bu: Ihr Ausspruch ging boch bei Gibeath-Binjamin nicht in Erfüllung? - Go ift die Antwort: 3hr Ausspruch war da unbestimmt, und traf bas britte Dal ein, wo er bestimmt war (E. Richt. 20, 18—28) 19). — Rabbi Nachs man fagte. In ben Zeiten Davids gaben bie Urim oft feine

<sup>19)</sup> Joma 73a.

Antwort. So befragte sie ber Priester Chjathar, und erhielt keine Antwort, weshalb er bem Priester Zadok Plat machen mußte; dieser erhielt Bescheid (S. 2. Sam. 15, 24. 25:) 20). — Wie geschah die Antwort? Rabbi Jochanan sagte, es traten die Buchstaben hervor (die Buchstaben ber, auf den Chelsteinen der Urim eingegrabenen Namen der zwölf israelitischen Stämme, wurden haut-relies, und aus ihnen die Worte zusammengesetzt). Nesch Latisch sagte. Sie sügten sich zu Worten zusammen. Man besrage aber keinen Priester, der nicht durch den heiligen Geist spricht, und der nicht der göttlichen Kraft (Sch'china) voll ist 21). — Aus dieser Stelle wäre zu entnehmen, daß die Antwort durch den Priester geschah. — Der begabte Priester gab sücherern Bescheid.—

#### §. 34.

Nach bem Able en ber letten Propheten, Chagai, Zacharchia und Maleachi, wich ber prophetische Geist aus Israel, und man achtete nun auf bas Bat-kol <sup>22</sup>). Bat-Kol, Tochterstimme, erklärt Tossaphot <sup>23</sup>) für eine Stimme, welche bas Echo einer himmlischen Stimme ist, u. z. muß sie in der Stadt gehört, eines Mannes Stimme, und in der Büste gehört, eine Frauenstimme zu sein scheinen (ungewöhnliche Stimme), und blos ja, ja, oder nein, nein, rusen <sup>24</sup>). Von den unzähligen Talmudstellen, wo des Bat-Kols Erwähnung geschichet, heben wir solgende drei heraus. Am Todes-

<sup>20)</sup> Sota 48h.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Joma a. a. D.

<sup>22)</sup> Daf. 9b Sota 48b.

בתקול Sanhedr. 11a מון בתקול

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Megist. 32a.

tage bes Nabbi Ichuba Hanassi, rief ein Bat-Nol: für Alle bie beim Tode bes Nabbi anwesend waren, ist die ewige Seligkeit bereit. Ein Bäscher, der täglich bei Nabbi Ichuba Hanassi erschien, war gerade an jenem Tage abwesend. Alls er das Bat-Rol hörte stieg er auf den Söller, stürzte sich hinab, und blied todt. Da rief ein zweites Bat-Rol: Auch für diesen Bäscher ist die ewige Seligkeit bereit 25). Der Hohepriester Jochanan hörte ein Bat-Rol aus dem Allerheiligsten kommen, welches rief: die junge Schaar die, ein Tressen zu liesern, nach Antiochien zog, siegte. (Was sich bestärigte) 26). — Auch geschah es, daß Simeon der Gerechte ein Bat-Rol aus dem Allerheiligsten rusen hörte: Bernichtet ist daß seinbliche Heer, welches gegen diesen Tempel im Anzuge ist. Cajus Caligula ist erwordet, und seine Machtsprüche sind verhallt. Man schrieb die Stunde auf, und es tras pünktlich ein 27).

# §. 35.

Gleichwohl wurde die Gabe, die Zukunft vorauszusagen, gewissen Menschen zugestanden. Die Chaldaer 28), heidnische Magier wurden als richtige Vorausverkünder zukünstiger Dinge und der Schicksale der Menschen, gerühmt. Diese sagten, wie der Talmud berichtet, dem Rabbi Joseph voraus, daß er nur zwei Jahre das Amt eines Schuloberhauptes bekleiden werde. Im sesten Glauben an ihre Prophezeihung, nahm er, diese ihm angebotene Würde nicht an 29). — Der Tochter Samuels prophezeiheten sie, sie werde

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ketub. 103b.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Sota 33a.

<sup>27)</sup> Daj.

<sup>28)</sup> Bei ben Romern bebeutete, Chalvaer, einen Aftrologen.

<sup>29)</sup> Berachot 64a.

an einem bestimmten Tage, im Garten von einer Schlange gebiffen werden. Darüber war fie fehr besorgt. Um angegebenen Tag ging fie in den Garten, und es entfiel ihr ihre haarnabel, und fuhr ber Schlange ins Auge. Unfehlbar, bemerft ber Talmud, ware fie ein Opfer bes Schicksals geworben, wenn bie Juben nicht unter bem Edute einer höhern Macht, als die ber Conftellation ift, fteben mürben 30). — Nabbi Chasba versichert, daß die Chalbacr ihm vorausgesagt haben, er werbe ein angesehener Gelehrter werben 31). - Der Beibe Ablat fagte zu seinem Freunde Camuel. Ciebe biesen Arbeiter an, er gehet jest ins Feld, kehrt aber nicht wieder zurud, benn eine Schlange wird ihn tobtlich verwunden. Samuel erwiderte: wenn er ein Jude ift, kann er bennoch gurudkehren. 2118 er wirklich wiederkam, untersuchte Ablat bas Schilf, welches ber Mann heimbrachte, und fiehe ba! es war barin eine Echlange, welche burch bie Sichel in zwei Stücken zerschnitten murbe 32). -Diefer Camuel fagte unmittelbar vor feinem Sinfcheiben: Cimeon und Ismael find bem Echwerte, ihre Genoffen bem Tobe ge= weihet; das Volt wird ein Raub bes Feindes, und viele Drangfale stehen ihm bevor. Was eintraf 33).

# §. 36.

Als Supplemente ober Surrogate der Prophetie, wurden beim ftarken Glauben an Borzeichen, Ahnungen und Borbedeutungen gewisse Dinge gehalten. Nabbi Jochanan fagte. Fällt einem

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Sabb. 156b.

<sup>31)</sup> Jebam. 21b.

<sup>32)</sup> Sabb. a. a. D.

<sup>33)</sup> Sota 48h. Sanhedr. 11s.

Menschen bes Morgens nach bem Erwachen, ein Bibelvers in ben Mund, so ist es ein geringer Grad ber Prophetic 34). Der Inhalt eines folden Verses, wurde als Drafel für die obwaltenden Umftande gebeutet. Man ließ auch ben erften beften Knaben, ben Bibelvers, ben er eben in der Schule gelernt, regitiren, und deutete ihn als Drafelspruch, wovon im Talmud viele Beispiele vortommen. Alls Rabba einen Knaben ben Berd: Ich hörte es, und mein Leib erbebte (Chabak. 3, 16), rezitiren hörte, fagte er. Ich verftebe; Rabbi Chasba ift tobt 35). — Rabbi Meir beutete fogar ben Eigennamen bes Menschen, und urtheilte vom Ramen, auf ben Charafter bes Trägers besselben 36). So sagte er von einem Manne ber Rhibor hieß ohne ihn näher zu tennen, er fei ein Bofewicht, weil es beißt (5. B. M. 32, 20.) Rhi bor u. f. w. (Es ift ein verfehrtes Geschlecht); Und wollte in bas haus eines Mannes, ber Bala bick, nicht einkehren weil (Jecheok. 23, 43.) Bala, unguchtig bebeutet 37).

Neber das "Flüstern der Palmbäume" Dischanan von Mabbi Jochanan den Sacai gerühmt wird 38), sinden wir im Aruch 39) folgendes. Das Flüstern der Bäume wird in den "Nesponsen" so erklärt. An einem ganz windstillen Tage, werden zwischen den Palmen Tücher ausgespannt, so daß sie sich nicht bewegen. Die Singeweiheten stellen sich dann

<sup>34)</sup> Berach. 55b.

<sup>35)</sup> Joma 75b.

<sup>36)</sup> Bgl. bas gewöhnliche, Nomen et omen:

<sup>37)</sup> Joma 83b.

<sup>38)</sup> Suca 28, 1.

<sup>39)</sup> Aruch G. c. 7D

an zwei nebeneinander stehende Palmbaume, und beobachten die gegenseitigen Bewegungen ihrer Zweige. Diese Bewegungen bieten viele Zeichen dar, welche die Eingeweiheten zu deuten verstehen. Bon dem Herrn Abraham Gaon, der im Jahre 1140 der Seleuc. Zeitrechnung lebte (1452 der gew. Zr.) berichtet man, daß er das Flüstern der Palmen verstanden habe.

# Fünfter Abschnitt

# Von den Bisionen.

Sed quis ego sum? aut quae in me est facultas? magnum opus est, egetqu exercitatione non parva.

Cicero.

#### §. 37.

Die Erscheinungen und Gesichte, von welchen die Propheten sprachen, welche sie angaben und beschrieben, überkamen sie in einem Zustande ber Esstase, in welchem die äußern Sinne ruheten und unthätig waren, und ein neuer Sinn (Allsinn) erwachte, in welchem alle andere aufgingen, und ber alle vereinigte und ersetzte ') Der Prophet schauet seine Gesichte nicht mit dem körperlichen Auge; So nennt sich der Seher Bileam, "den Mann mit gesschlossenen Auge"), und hört eine zu ihm sprechende Stimme

<sup>1)</sup> Bon ben mit bem "zweiten Gesichte" begabten Menschen, sagt Martin (S. Fatalismus 2c. v. Norf, Weimar 1840. S. 204): Die Bisson macht auf ben Seher einen so lebhaften Einbruck, baß er nichts Anderes siehet ober benkt, außer biesem Gesichte, so lange es anhält. Bei ber Erscheinung eines Gesichtes, sind die Augenlieder des Sehers aufgerissen, und die Augen flarr, bis das Gesicht verschwindet.

<sup>2) 4.</sup> B. M. 24, 3. 15. Ober: ber Mann mit bem geöffneten (innern geisftigen) Auge. S. Gesenius Swb. Sw. Dru

nicht mit bem forperlichen Dbre, Maimonibes nimmt alle Bifionen ber Propheten, als rein subjettive Empfindungen, die aller Objettivität baar fint, ober beren Objefte, wenigstens ihrem Wefen nach. von ber Art wie fie ber Prophet barftellte, specifisch verschieden waren. Die plastische Phantafie bes Propheten, stellte ihm bie überkommene Eingebung als ein, außer ihm seiendes Reales vor, gang so wie manche Neuere, unter Andern Kirmge, Die Echutgeister ber Sellsehenden erklären 3) Jebenfalls ift ber Zustand ber Bisionare fein normaler und naturgemäßer, sondern ein rein magnetischer. Beim sogenannten "Bunbe gwischen ben Stücken" (D') ובין הבחרים, ben Gott mit Abraham ichloß, heißt ed: Als Die Sonne bem Untergange nahe mar, überfiel ben Abraham eine Betäubung 4). Bileam nennt fich, wie erwähnt, ben Sinfallenben mit offenen (innern) Augen 3). - Bezeichnend ift die Beschreibung bes Geistersehens, vom Themaniten Eliphas 6): Bu mir stahl sich ein Spruch, mein Dhr vernahm einen flüchtigen Laut bavon. 2018 nadtliche Gefichte bie Bebanten beschäftigen, und Betaubung bie Menichen befällt. Da ergriff mich Furcht und Beben, und burch ichauerte all mein Gebein. Und ein Geift ichwebte an mir vorüber, es ftraubte fich bas haar meines Leibes. Er ftand - ich erkannte nicht feine Geftalt; ein Bilb vor meinen Augen. Stille war es . . und ich horte eine Stimme u. f. w. Daniel beschreibt eine gehabte Ericheinung, folgenderart. Und ich hub auf meine Augen und ichauete, fiche! ba ftand ein Mann in Linnen gefleibet, und feine Lenben

<sup>3)</sup> Kirmfe, bas animalijde magnetiiche Leben, und feine Mufterien. Altenb.

<sup>4) 1.</sup> B. M. 15, 12.

<sup>5) 4.</sup> B. M. 24, 4. 16. בופל וגלויעינים

<sup>6)</sup> Sjob 4, 12-16.

waren umgürtet mit einem goldnen Geschmeide. Sein Körper war wie Chrosolit, sein Angesicht wie der Blisstrahl, und seine Augen wie brennende Fakeln. Und seine Arme und seine Füße, ähnlich dem geschlissenen Erz. Und der Schall seiner Rede, wie das Gebrause einer Menschenmenge. Und ich Daniel allein sah diese Erscheinung, und die Männer die bei mir waren, sahen diese Erscheinung nicht aber ein großer Schreck übersiel sie, und sie slohen um sich zu verbergen. Und ich blieb allein zurück, und sah diese große Erscheinung, bei der mir keine Kraft mehr blieb, und meine Gesichtssfarbe verwandelte sich zur Entstellung, und ich fühlte mich entsträftet. Da hörte ich den Ton seiner Worte, und als ich den Ton seiner Worte, da lag ich betäubt auf meinem Angesicht und mein Angesicht schauete den Boden an?).

#### §. 38.

Der Talmub, welcher die Objektivität der Erscheinungen, dem Bolksglauben gemäß, als eine gegebene Wahrheit setzt, gestattet Visionen der verschiedensten Art. — Für den Zustand in welchem sich der Seher, während der Erscheinung befindet, nämlich das Schlaswachen magnetischer Versonen, glaube ich den talmudischen Ausdruck DIDI (was gewöhnlich mit "Schlummern" übersetzt wird) gefunden zu haben. Dieses dürste aus der bald anzugebenen Vision das Rabbi Seorim klar werden. DIDI erklärt Rabbi Aschi, als die Bezeichnung eines Zustandes, in welchem der Mensch schläst, und nicht schläst, wacht und nicht wacht "); wo er wohl Fragen beantwortet, gleichwohl aber geistesabwesend ist. Rabbi Seorim, wird im Talmud erzählt 10), war entschlummert

<sup>7)</sup> Daniel, 10. 5 -9.

<sup>8)</sup> Pessach. 120b.

ניםולאנים, תירולאתיר ("

<sup>10)</sup> Moëd Kat, 28a.

(סנמנם), nad, unferer Erklärung: wurde fclafwach, (clair= voyant). Sein Bruber Raba faß bei ihm. Raba fprach zu ihm: Meister! fage boch (bem Tobesengel), er möge mich nicht gualen. - Jener ermiberte: Ift er boch bein bekannter Gaft! - Raba: Seit mein Gestirn (11) sich verschlimmerte, erscheint er nur felten bei mir. Raba fprach ferner zu Rabbi Ceorim: Meifter! erscheine mir boch (nach beinem Tobe). Diefer erschien ihm, und Raba fragte ihn, ob ihm ber Alt bes Sterbens schmerzhaft gemesen sei? Rabbi Seorim antwortete, bie Empfindung bes Todes ift, wie die bas Aberlafftiches 12). — Raba mußte also einen, ihm bekannten und ungewöhnlichen Buftant, bei feinem Bruber Seorim bemerft haben, bag er voraudseten fonnte, er fonne barin mit Engeln ver= tehren. Rehmen wir aber an, es hatte biefer Vorgang unmittelbar vor dem Ableben bes Rabbi Seorim Statt gehabt, weshalb Raba ihn aufzufordern fich veranlaßt gefunden, er möge ihm nach dem Tobe erscheinen, so ware ber, burch Dibl ausgebrückte Buftand um fo eher ein magnetischer und schlaswacher, wie wir balb zu bemerken Gelegenheit haben werden.

Das Bewältigtwerden bes Organismus, burch bas Wahrnehmen außerordentlicher, aus einer Geisterwelt in bas Menschenleben hereinragender Wesen, wie wir es von Daniel und Jecheskel
beschrieben sinden, und bas, wie es Dan. 10, 7. heißt, auch bei
ben Männern, die an der Seite Daniels während seiner Vision

<sup>12)</sup> Dasselbe wird von Naba unt Nabbi Nachman ergahlt, nur beichrieb biefer ben Sterbensalt mit ben Worten : Wie man ein haar aus ber Milch ziehet.

waren, ohne baß fie ein Geficht hatten, Statt fant, werben wir burch ben magnetischen Rapport erflären, wie wir es bei Menschen finden, welche in der Nähe Sonnambuler sich längere Zeit aufhalten, ober mit folden in einem sympathetischen Conner stehen, und wie ber, mit bem zweiten Weficht Begabte, feine Bifionen einem andern Seher mittheilt, indem er ihn absichtlich berührt (Ansteckung bes Sonnambulismus) 13). — Der Talmud brudt biefes folgenberart aus. Rabina fagte. Aus ben Worten Daniels, "bie Manner bie bei mir waren, faben bie Erscheinung nicht, aber ein großer Schreck überfiel fie u. f. w.", ift zu entnebmen, daß ber Mensch burch bie Begenwart eines geistigen Wesens erschrickt, wenn es auch bei ihm nicht zum wirklichen Schauen tommt, benn alsbann schauet es sein Masol (517). Gestirn). Rafchi erklärt hier bas vielbeutige Mafol (eigentlich, Conftellation, Westirn, und bas burch basselbe bedingte menschliche Geschich), als ben, einen jeden Menschen begleitenden Schukengel, ber bei folden Unläffen, magifch auf ben Menfchen einwirft. Diefe Erflärung ift jedenfalls gewagt, indem wir fouft nirgends Mafol in biefer Bebeutung treffen. Mir scheint hier unter Masol ber fiberische Menich, (ber Siberismus bes Menschen) verstanden zu fein. und die Stelle fagt aus, daß wenn der Mensch nicht zum vollfommenen Schauen gelangt, und bei einer Erscheinung bie eben Undere haben, bennoch erschrickt, so geschiehet es durch eine dunkle Berception, die durch basjenige Prinzip, oder burch diejenige Botenz vermittelt wird, burch welche ber Mensch mit bem All, mit bem Cosmos zusammenhängt. —

# §. 39.

Nicht uur wird bie Gabe verstorbene Menschen zu schauen, im Talmud verschiedenen Männern zugeschrieben, sondern auch bie

<sup>14)</sup> Morf, a. a. D. S. 207.

Gabe, mit den abgeschiedenen Seelen willführlich zu verkehren, und sie zu rusen. Die eminenteste Kraft solches zu volldringen, wird in neuerer Zeit, nächst der Seherin von Prevorst, Emanuel Swedenborg zugeschrieden, wenigstens behauptete er selber, sie zu besithen. Sein Gespräch mit dem Geiste des Prinzen von Preußen, und dem Eigenthümmer der vermißten Duittung, ist bekannt; nicht minder merkwürdig, ist seine Angabe, über den, am 23. Juli 1756, wegen Theilnahme an einer politischen Berschwörung, hingerichteten Grasen Brahe, in Swedenborgs Diarium §. 5099. Sie sautet: Brahe . . . capite mulctatus est hora decima ante meridiem ac visus est (von Swedenborg) et mecum loquutus hora decima post meridiem, ita post 12 horas, et dein per aliquot dies pene continuo; post biduum incepit redire ad priorem suae vitae statum etc. 14).

Bon Samuel wird im Talmub folgendes erzählt. Der Bater Samuels hatte Waisengelder in Verwahrung. Er starb als eben, Samuel abwesend war. Die Leute beschuldigten Samuel, daß er den Waisen ihr Geld vorenthalte. Dieser begab sich auf den Gottesacker, und rief. Ich will wissen wo Aba (so hieß sein Bater,) sich besindet. Man antwortete, es gibt viele Aba hier. "Ich suche den Aba dar Aba" — "Auch ihrer gibt es viele hier." — Ich will wissen, wo Aba dar Aba, der Bater des Samuels, sei. Man antwortete ihm, er sei hinaufgestiegen, in die himmlische Session. Indessen wurde Samuel des (bereits Verstorbenen) Lewi ansichtig. (Hier folgt ein Gespräch mit diesem). Alls nun sein Vater erschien,

<sup>14)</sup> Abrif bes Lebens u. f. w. Eman. Swebenborge Stuttgart und Darmftabt 1845. S. 182.

fah Samuel, bag er weine und lache. Er fragte warum er weine? Weil, antwortete ber Bater, bu bald hieher fommen wirft. "Warum lachtest bu? - Weil bu in biefer Welt (jenseits) fehr hoch wirft gehalten werben. Er fragte nun, wo bie Baifengelber feien? Der Bater sprach zu ihm, hole sie aus bem Mühlkaften. Das Dbenliegende und Untenliegende gehort und, bas in ber Mitte liegende, gehört ben Waisen. - "Und warum legtest bu fie folchergestalt"? - Damit wenn Diebe barüber famen, fie bas Iln= serige nehmen, und wenn die Erde das Gelb verderbte, es ebenfalls bas Unserige fei 15). -- Rab wußte burch Beschwörungsformeln, auf bem Gottesacker die Tobten ju befragen, an welcher Krantheit fie gestorben seien 16). — Rabbi Jehuda Hanasi tam nach feinem Tobe jeden Freitag Abend in feine Wohnung. Ginft wollte bie Nachbarin ins haus treten, und sprach laut an ber Thure. Die Dienerin bieß fie ftille fein, weil eben ber Rabbi fich im Sause befinde. Geit dieser Zeit tam er nicht wieber 17). Eine Controverse über ben Zustand nach bem Tode und bie Auferstehung, wird burch folgende, fehr sonderbare Erzählung 18) eingefleibet. Dem Rabbi Rachman melbeten feine Felbarbeiter, baß fie burch einen Unbefannten, in ihrer Arbeit geftort werben. R. Nachman verfügte fich felber an Ort und Stelle, und fand einen Fremden, ber fich ihm als ben längstverstorbenen Rabbi Achai bar Joschia vorstellte. Rabbi Nadyman bemertte ibm, baf Nabbi Mari behauptete, die Frommen werden in Staub verwandelt. — Jener wollte von Rabbi Mari nichts wiffen, und ihn als feine Autorität

<sup>15)</sup> Berach. 18b.

<sup>16)</sup> Bab. Mez. 107h.

<sup>.. 17)</sup> Ketuhot 103a.

<sup>18)</sup> Sabb. 152b.

anerkennen. — Aber es heißt in der Schrift, sprach Rabbi Nachman: ber Staub kehrt zurück zur Erde (Pred. 12, 7.)! — Jener: Wenn du den Prediger gelesen, so hast du in den Sprüchen nicht gelesen, benn dort heißt es: Neid macht die Gebeine vermodern (Spr. 14, 30.); nur die Gebeine neidischer Menschen werden Staub. — Rabbi Nachman trat hinzu, befühlte ihn, und nahm wahr, daß er wesenhast sei. Er sprach. Trete der Herr ein, in mein Haus. Jener sagte. Nun zeigst du, daß du nicht einmal die Propheten gelesen hast, denn da stehet geschrieben, Gott allein kann die Gräber öffnen (Jechesk. 37, 12.). — Endlich fragte ihn Mabbi Nachman: Es stehet doch in der Schrift (1. B. M. 3, 19.): Denn du bist Staub, und zum Staube mußt du zurücksehren? Iener antwortete. Dieß geschieht eine Stunde vor der Ausserstehung der Tobten.

# §. 40.

Das bei Sterbenden, besonders solchen, die an langwierigen und auszehrenden Krankheiten gelitten haben, wodurch ein Entstundens und Freiwerden des Nervengeistes bedingt wurde, gewissers massen ein Uebertreten in das Geisterreich schon hiernieden beginnt, und ein Schauen in das Jenseits, mit Entwidelung eines Divinationsvermögens angenommen wird, haben wir zum Theil schon oben bemerkt. Die Seherin von Prevorst sagte kurz vor ihrem Tode zu Dr. Kerner, sie habe kürzlich zu zwei Geistern (welche zu ihr kamen) gesagt: Warum kommt ihr denn zu mir? Worauf diese geantwortet: Du bist ja bei und! 19). Sin Pendant zum Gesagten, ist solgende talmudische Erzählung. Als Rabbi Jochanan ben

<sup>10</sup> Scher, v. Brev. v. Juffin. Rerner, 2. Auft. 2. B. G. 320.

Sacai bem Tobe nahe war sprach er: Nun führt man mich balb vor ben König ber Könige u. s. w. — Vor seinem Hinscheiden sagte er. Räumet die Hausgeräthe weg, damit sie nicht verun-reinigt werden, und bereitet einen Sitz für Chistia, den König von Jehuda, welcher eben herein kommt 20).

Auch den Scheintobten gestattet der Talmud einen Blick in das Jenseits. Dieß ersehen wir aus solgender Paradel. "Wer hier stolz ist, wird dort erniedrigt." Rabbi Joseph, Sohn des Rabbi Jehoschua den Lewi wurde krank, und schien todt. Als er wieder zu sich kam fragte ihn sein Bater, was er (in der andern Welt) gesehen? Er antwortete. Ich sah eine verkehrte Welt. Die oben waren sah ich unten, und die unten waren, oben. Mein Sohn, sprach der Bater, du sahest die rechte Welt. Und was werden wir dorten sein? — "Das was wir hier gewesen." Ich hörte auch daselbst ausrusen: Heil dem, der hieher kommt, und seine Lehte mitbringt! den Märtyrern aber, kommt im Range keiner gleich 21).

#### §. 41.

Daß ber Prophet Eliahu, ber "ben irhischen Tob nicht gestostet", und ben ber Talmud bei Wundern, wichtigen Offenbasrungen und Rettungen in den verschiedensten Gestalten als Deus ex Machina eingreisen läßt, sowie verschiedene Engel und höhere Wesen von gewissen Menschen gesehen worden, berichtet der Talsmud vielfältig. Der Prophet Eliahu versirte sehr oft in der Schule großer Lehrer, und war ihr Schußgeist, gleich dem Genius des

<sup>20)</sup> Berach: 28h.

<sup>21)</sup> Pessach. 50a.

Pythagoras, bes Sofrates und Anderer °). Es würde zu weit führen, alle Erscheinungen bes Eliahu erschöpfend aufzuzählen, auch wurde Manches bereits über den Umgang der Engel mit Menschen oben angegeben, insbesondere war Rabbi Jehoschua ben Lewi als ein vorzüglicher Visionär gerühmt <sup>22</sup>). Wir fügen hier noch einiges Hierhergehöriges bei.

Rabbi Jischmael ben Elischa gibt an, im Allerheiligsten, wohin er als Sohepriefter fam, bas Raudwert bargubringen, eine göttliche Erscheinung gehabt zu haben 23). - Rabbi Glafar erfah ben Tobesengel (ber feine Seele nehmen wollte), mahrend bes Teruma-Genuffes, und erhielt Aufschub. — Dem Rabbi Schescht ericbien ber Todesengel auf bem Markte. Wie, fagte jener, willst bu mich auf offenem Markte gleich einem Bich wurgen? Romm mit mir nach hause. — Als Rabbi Afche den Tobesengel auf fich zukommen fah, sprach er zu ihm. Bewähre mir eine Frist von 30 Tagen, bamit ich meine Stubien überlese, benn bort werbet ihr fagen: Seil bem ber ba fommt, und bringet seine Lehre mit. Rach 30 Tagen fam er wieder. — An Rabbi Chasba fonnte ber Tobesengel nicht gelangen, weil er unausgesett mit bem Forschen in ber Lehre sich beschäftigte. Da stieg ber Tobesengel auf einen, nachst ber Schule fich befindlichen Baum. Der Baum frachte, Rabbi Chasba machte eine Bause, und war tobt. — Dem Rabbi Chaja erichien ber Tobesengel als ein Bettler. Er ließ ihn eine feuerige Ruthe schauen, und gab sich baburch zu erfennen 24). -

<sup>&</sup>quot;) Plotinus, Sieron, Cardanus, Paracelius, Taffo und A.

<sup>22)</sup> E. unt. A. Sanhedr. 98a.

<sup>23)</sup> Berach. 7a.

<sup>24)</sup> Moed Katan 28a.

Rabbi Bibe bar Abaii sah oft ben Todesengel bei sich (hatte mit ihm Umgang.) Einft fagte dieser zu feinem Boten : Wehe und bringe mir bie Seele ber Maria Megabla (בורלה שערנשים: Saar fraudlerin, Coffeuse). Er ging, und brachte bie Geele ber Maria Megabla (מגרלה חינוקות : Kindererzieherin). Der Todesengel sprach. Ich verlangte eine andere Maria. Nun da diese einmal da ift, antwortete ber Bote, fo bleibe fie ba. "Wie fonntest bu aber an sie gelangen (ba Niemand vor ber ihm bestimmten Zeit ftirbt)? Sie heigte eben ben Dfen, antwortete ber Bote, und ließ einen Feuerbrand auf ten fuß fallen, hierburch wurde ihr Beftirn getrubt (איתרע מולה), und ich bekam Macht über sie. — Rabbi Bibe fragte hierauf ben Tobesengel: Sabt ihr die Befugniß fo zu handeln? - "Ja, benn es ftebet geschrieben (Spr. 13, 23). Mancher gehet unter ohne Urtheil. — Es stehet aber geschrieben (Breb. 1, 4.) Geschlechter geben unter u. f. w. (b. h. nur bann wenn ihre Zeit gefommen ift)? — Der Tobesengel antwortete. Ich führe solche Seelen so lange mit mir herum, bis ihre Zahl Jahre für das irdische Leben voll ift, und bann erst übergebe ich sich an Duma 25). —

Simon der Gerechte sagte am Versöhnungstage voraus, daß er in demselben Jahre sterben werde. Auf die Frage woher er dieses wisse, antwortete er. An jedem Versöhnungstage gesellte sich zu mir, ein weißgekleideter und weißumhüllter Greis, der mich in das Allerheiligste und aus demselben begleitete. Heute aber war

<sup>25)</sup> Chgig. 4b.

bieser Greis schwarz gekleibet und schwarz umhüllt. Er ging wohl mit mir in bas Allerheiligsie hinein, aber nicht wieber heraus. Nach bem Hüttenseste erkrankte Simon, und starb nach sieben Tagen 26).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Joma 39h. Menachot 109h.

# Sechster Abschnitt.

# Vom Tranm.

Interim temeritas est damnare quod nescias.

Seneca.

### §. 42.

Das Wesen der Psyche ist Thätigkeit, und ihre Thätigkeit ist Denken. Das Denken sindet also auch während des Schlases ebenso ununterbrochen Statt, wie die durch die Seele vermittelten geleiteten und bedingten animalischen Funktionen des Körpers, und nur wenn die Gedanken zum Bewußtsein kommen, entstehet der eigentliche Traum, dessen wir, wenn er während des minder tiesen Schlases Statt hatte, uns erinnern. Im Schlase werden nur, durch die Polarität des menschlichen Organismus, und die electro-magnetische Sinwirkung des Erdorganismus, die Pforten geschlossen, und die Brücken aufgezogen, durch welche der Mensch mit der Außenwelt zusammenhängt, die Seele aber ziehet sich in die inneren Kreise zurück, und schließt sich enger an den Geist. Durch das loser gewordene Band, das sie an den Körper bindet, und da im Schlase die Thätigkeit des Gehirnnervensystems zu

einem fehr tiefen Grabe herabsinkt, verarbeitet bie Geele bas Material bes, burch bie Sensualität erhaltenen Vorrathes von Begriffen, und reproduzirt bie Vorstellungen bei fortbauernder und erhöheter Phantafie, welche nun einen hohen Grad von Plasiigität befigt. Es herricht zur Rachtzeit, fagt Riefer, bas tellurische Leben vor, welches um Mitternacht ben Kulminationspunkt erreicht. Diesem entgegengesett ift bas folare Leben, beffen Wirfung machen ift 1). Das tellurische Leben bes Rachtmenschen, macht bie Gefühlsfeite, als ben, bem berechnenben Berftanbe entgegenstehenden Bol herauskehren, baber im Traume bie Phantafie bie Schranken von Beit und Raum überspringt, und bas Fernfühlen wie im magnetis ichen Bustande eintritt. Da ferner bie Geele fur Ginwirfungen tes, Beiftes empfänglicher, weil burch bie Außenwelt weniger abgezogen wird, so finden manche geheimnisvolle Offenbarungen aus ben innerften Regionen bes Menschengeistes Statt, Die burch bas Fallen ber beengenden Schranfen ber Zeit und bes Raumes, gleich ben magnetischen Voraussagungen, ber Seele burch ein unmittelbares Edyauen, Fühlen, und Wahrnehmen fich barftellen.

Prophetie, Sonnambulismus, Traum und Poesie, sind also analoge Zustände der Seele, die nur quantitativ, nämlich ihrer Intensität nach verschieden sind. — Und dieses drückt der Talmud aus, wenn er sagt: der Traum verhält sich zur Prophetie, wie Gins zu Sechzig?).

#### §. 43.

Die Erscheinungen bes Traums find an und für fich berart, bag ber Naturmensch in ihm ein neues und höheres Leben er-

<sup>1)</sup> Betracht. ub. b. anim. Magnetiemue. G. 215.

<sup>2)</sup> Berachot 57h.

blicken, und frühe zu dem Glauben kommen mußte, daß im Traume eine höhere Welt sich abspiegele, mit welcher der Mensch, während des Schlases in Verbindung tritt. Deshalb, mochte er denken, stellen sich längst entschwundene Gedanken und Dinge im frischen Farbenglanze dar; deshalb siehet der Träumende niegesehene Gegenden und Städte, längstverstorbene und entsernte Personen, und unterhält sich mit ihnen. Natürlich daß die ungebundene Gindildungskraft des Naturmenschen dem Aberglauben verfällt, und jeden Traum für Offenbarungen aus andern Welten nimmt, wo der Mensch afflatu deorum, gewisse Dinge nacht oder symbolisch mitgetheilt erhält.

Die Erfahrung lehrte aber von ben undenklichsten Zeiten ber bis auf unsere herab, baß manche Träume, als wirkliche magnetische und prophetische, gang genau in Erfüllung gegangen feien, und daß durch das gesteigerte Alhnungsvermögen im tellurischen Traumleben, die Seele neue Rrafte entfaltet, und nach andern Wesehen wirft; und bie verschiedensten Denker mußten gewisse Träume anerkennen, die mit den gewöhnlichen nicht zusammengeworfen werben burfen. — Wenn Menschen ihren Tobestag, ben Drt ober die Beranlaffung ihres Todes im Traume voraussahen und biefes fpater eintraf, wenn Rettungsmittel, Schickfalsbeftimmungen und beutliches Boraussehen fünftiger Greigniffe, Seilungs: angaben für hartnädige Rrantheiten, Entbedungen von Mörbern und verborgener Miffethaten ober Schäben im Traume offenbart wurden: fo mußten höhere Arten von Träumen gestattet werden, wo bei schlafenden Sinnen, ber wache Geift mit entfalteten Fittigen einen höhern Aufflug nimmt, und aus bem Born seiner Göttlichkeit verborgene Ibeen schöpft. Plato ergahlt, baß Sokrates im Gefängniß, zu seinem Vertrauten Krito gefagt haben foll, er muffe

nach brei Tagen sterben. Es fei ihm nämlich ein schönes Frauenbild im Traum erschienen, habe ihn beim Namen genannt, und folgenden Vers aus bem homer gesprochen:

Nach drei Tagen wohl, magst du zur scholligen Phthia gelangen 2).

Der Philosoph Artemidorus, welcher große Reisen machte, um Alles zu sammeln, was über Traume geschrieben worben, theilt bie Traume bes Geistes in zwei Klassen, in Traumgesichte, von ihm spekulative (92wonuarenoi) genannt, welche ein Ding bermaffen vorftellen, wie es geschehen wird, und in Traumbeutungen, von ihm allegorische genannt, welche indem tie Scele, bie von Natur eine Weisfagerin ift, bem Menschen etwas Kunftiges gu eröffnen municht, ihm innerlich Etwas andeutet. - Aristoteles nimmt brei Gattungen ber Traume an. Gie find entweder Zeichen, bewegende Urfachen, ober tragen fich zugleich mit ben Dingen gu auf welche fie Bezug haben 4). Sonefine 5) unterscheibet funf Arien von Traumerscheinungen. 1. Traumerei eromrios, bestehet in einem Unbrang ber Sorgen und Geichäftigfeit bes Tages. 2. Das Traumbild carrasua, ein buntes Gemijch riefenhafter ober fouft feltener Gestalten und Erscheinungen, wie sie und etwa beim Ginschlafen vorfommen. 3. Die Warenstimme, Drafelspruch, Konsparispos wobei ber Traumende etwa burch bie Gestalt bes Baters, ober einer andern Chrfurcht gebietenten Person, vor naber Gefahr gewarnt wird u. f. w. 4. Die Vision Joapa, wobei ber Scele ein noch fünftiges Ereigniß beutlich vorgenellt wirb. 5. Der fombolische ober gemeine Traum dreipog, wobei sich ber Seele

<sup>3) 4914,</sup> pars Thessallae, ale Wertiviel mit 4916, hinidywinden, sterben.

<sup>4)</sup> Norf a. a. D. S. 16.

<sup>5)</sup> Niceph. Schol. in Synes. de insomnio ed. Par. p. 407.

bas Bergangene ober Künftige, unter allerhand rathfelhaften, schwer zu beutenden Bilbern zeigt.

# §. 44.

Die alten Bropheten, die falschen wie die mahren, gaben an, ihre prophetischen Offenbarungen im wachen Buftande ober im Traume erhalten zu haben. Schon Mofes spricht von Propheten und Träumenden (5. B. M. 13, 1.), ebenfo Jeremia von ben falichen Propheten, die mahrhafte Träume gehabt zu haben vorgaben (Jerem. 23, 25. u. a. D.) Joel verheißt ben Weltesten weisfagenbe Trai me (Joel 3, 1.) u. f. w. - Wie in ben Tempelschlafen ber Griechen, burften auch bie falfchen Propheten Joraels, bei ben Drakelheischenden fünstliche Träume, entweder burch magnetische Einwirfungen, oder durch andere, bereits oben erwähnte Mittel hervorgebracht haben. Daß ihnen folche Mittel bekannt waren, zeigt schon der hebräische Name Achlama (70778) von cha= lom (D137), Traum, für Amethyft, welchem Steine die Kraft beigelegt wurde, die Trunkenheit zu vertreiben, und gute Bebanken einzugeben. Ich glaube baher ben Bers 8. cap. 9. in Jeremia fo übersegen zu tonnen: Denn fo spricht Gott. Euere Propheten und Bauberer sollen euch nicht verführen, und achtet nicht auf euere Träume, die ihr euch träumen machet. (מחלמים hat biefe Bedeutung in ber Siphil-Form). -

So wie der Talmud eintretende Träume physisch als gute Vorbedeutung in schweren Krankheiten hielt 6), so waren Träume im gesunden Zustande moralisch, als ein nothwendiger Verkehr mit

<sup>6)</sup> Berach, 57b.

einer höhern Welt, jur Erhaltung ber Harmonie bes bessern Mensichen angesehen. Daher fagte Rabbi Seire: Wer sieben Tage ohne Traum bleibt, heißt ein boser Mensch 7).

Der Talmub unterscheibet Träume niedriger Art, gemeine, nichtssagende, gewöhnliche Träume, und Träume höherer Art, bedeutsame, wahrhafte Träume. Die wahrhaften und bedeutsamen Träume sind entweder prophetische, von einen Engel eingegebene, oder symbolische, vorausverkündende oder warnende, oder von einem Dämon (Sched) den falschen Propheten, um sie zu äffen und zu berücken, vorgegaufelt. Nabba fragte, es heißt in der Schrift (4. B. M. 12, 6.): Im Traume rede ich (Gott) mit ihm (dem Propheten). Dann aber heißt es wieder (Zach 10, 2): Und die Träume reden das Trügliche? — Träume der erstern Art, lautet die Antwort, kommen durch einen Engel, der zweiten Art, durch einen Sched b.). — Rabbi Jochanan fagte: breierlei Träume gehen in Erfüllung; der Morgentraum, der Traum den ein Ausderer von uns träumt, und der Traum dessen Deutung man mitsträumt. Nach Einigen auch der Taum, der sich wiederholt 9).

Es gibt aber auch nichtssagende Träume. Rabbi Meir hielt überhaupt nichts von Träumen und fagt: sie nüßen nicht und schaden nicht 10). Die gewöhnlichen und bedeutungslosen Träume, sind Nachhalle der Tagsgedanken. Man zeigt dem Menschen im Traume nur solche Dinge, sagt Rabbi Nachman, an welche er

<sup>7)</sup> Daf. .55h.

<sup>6)</sup> Berach. 56h. Der Genius des Traumes (בעל החלומות) wurde bez reits in ber Angelologie erwähnt.

<sup>9)</sup> Das.

<sup>10)</sup> Gitt. 52a. Sanh. 30a. Horaj. 13b.

(bes Tages über) oft gebacht. Dieses kann man baraus beweisen, sagt hierauf Rabba, indem man im Traume niemals einen golsbenen Dattelbaum siehet, noch einen Elephanten durch ein Nasbelöhr fahren 11). Träume an einem oder nach einem Fasttage, hält Rabbi Chasda für bedeutungslos 12). Ebenso ist auf Träume von der Nacht des Freitags auf den Sonnabend, nicht zu achten, (weil, erklärt Naschi, der Mensch am Freitag von der Arbeit aussruhet und mehr den Gedanken nachhängt 13).

# §. 45.

Der Glaube an Träumen gewann jedoch eine folche superstistisse Ausbehnung, daß nicht nur jeder Traum für inhaltschwer und bedeutungsvoll gehalten wurde, sondern es ward auch gesglaubt, daß die Deutung des Traumes seine Erfüllung fördern müsse und durch das ausgesprochene Wort der Traum erst an Kraft gewinne; daher der Ausspruch: "Alle Träume gehen nach der Auslegung in Erfüllung," und es wird im Talmud von einem gewissen Bar Habia erzählt, daß er Träume, senachdem man ihn gut oder schlecht bezahlte, günstig oder ungünstig deutete und beisdes sei in Erfüllung gegangen 14). Für die Theorie der Traumsdeutung dienen solgende Talmudstellen. Drei Dinge bedürsen der göttlichen Gnade: Ein guter König, ein fruchtbares Jahr und ein guter Traum 15). — Rabbi Chasda, der die Traumauslegung von einer vernünstigern, psychologischen Seite auffaßte, saste:

<sup>11)</sup> Berach 55b.

<sup>12)</sup> Daf. 55a.

<sup>13)</sup> Joma 83b.

<sup>14)</sup> Berach 51a.

<sup>15)</sup> Daf. 55a.

Ein Traum ohne Deutung ist ein ungelesener Brief. Weber ber gute noch ber böse Traum, gehen nach ihrer ganzen Ausbehnung in Grsüllung; beider Ersüllung wird durch das Frohgefühl oder die Traurigseit welche sie erregen, gefördert 16). — Der Traum gehet weber mit allen seinen Umständen in Ersüllung, noch dürsen alle seine Einzelheiten berücksichtigt werden 17). Jedoch muß die Deutung dem Hauptinhalte des Traumes entsprechen 18).

Für die Bedeutung gewiffer Dinge bie im Traume gefeben worden, bildeten fich bei jedem Bolte gewiffe Stercotypen nach mannigfachen Unhaltspunften und Unalogien, die als Duellen für Traumbücher anzuschen find. Go bedeuten Perlen, Thranen; fo ber Sarg, ben Tob, u. f. w. Für bie im Talmub vorkommenten Deutungen, lieferten auch Bibelverse ungemeine Anhaltspunkte. Diele bavon werben im Traftate Berachot, fol. 55. ff. folgender= maffen angegeben. Dan lehrte: fünf Dinge wurden vom Ochfen (wenn er im Traume geschen wird) ausgesagt. Wer von seinem Fleische ift, wird reich, wird man von ihm (mit bem Horn) ge= ftogen, bedeutet es, bag man Gohne befommt, bie in der Wiffen= schaft ihre Wegner bestegen. Bon einem Doffen gebiffen werben, bebeutet Echmergen. Mit ben Tugen gestoßen werben, eine weite Reise. Reitet man ihn, so wird man hochgestellt. — "Dieses bebeutet boch, wie und gesagt wurde, ben Tod?" - Es bebeutet ben Tob, wenn Jemand vom Ochsen geritten wird. -- Siehet man einen Esel im Traume, so hoffe man auf Glud. - Ginc Rage bedeutet bort, wo man fie Schunra nennt, einen lieblichen

<sup>16)</sup> Daf.

<sup>17)</sup> Daf.

<sup>18)</sup> Daf. 55h.

Befang, wo fie Schinra genannt wird, einen Anschlag jum Bofen (beibes Affonangen). — Weiße Trauben haben eine gunftige Bedeutung; buntle, nur wenn eben bie Zeit ihrer Reife ift. -Ein weißes Pferd ift eine gunftige Borbebeutung 19), ein rothes, nur wenn es fanft ericheint. - Gin Rameel bebeutet: Der Tob wurde im himmel über ben Traumenden verhangt, aber er wurde begnabigt. - Ein Elephant: Es gefchehen bem Traumenben Wunder 20); viele Elephanten: es geschehen ihm große Wunder 21). - "Man lehrte boch: Alle Thiere haben im Traume eine gute Bebeutung, nur nicht ber Elephant, ber Affe und bie Meertage?" - Antwort: Letteres gilt nur, wenn man ihn ungesattelt fiehet. - Berfonen, werben nach ber Bebeutung ihrer namen und aphonifch gunftig ausgelegt. - Gine (geschriebene) Leichenrebe; man tenft im Simmel schonend vom Traumenden und rettet ihn. -Wer im Traume die Response: "Umen jehe Schemeh rabba" regit'rt, ber fann ber ewigen Geligfeit ficher fein. Wer bas "Schema" regitirt, ift werth, bag bie Schechina auf ihm rube, wenn anders bas Zeitalter es wurdig ware. - Wer im Traume Die Phylafterien anlegt, hoffe auf Rang. - Beten im Traume, bebeutet Gutes. - 3m Traume ben Coitus üben: Mit ber Mutter: Hoffnung auf Bernunft ("benn Mutter follft bu bie Be. Sheit heißen." Epr. 2, 3. DN anft. DN). Mit ber Braut eines Undern: er hoffe auf Gesethende 22). Mit ber Schwefter: er hoffe auf Beisheit. ("Cage gur Beisheit: bu bift meine Schwefter." Spr. 7, 3.). Dit einem fremben Cheweib :: er ift

<sup>19)</sup> Nuch Sanhedr. 93a.

פלאות פיל (0\$

פלאי פלאות (יי

 $<sup>^{22}</sup>$ ) מאזרםה  $\cdots$  מורה  $^{5}$ .  $\mathfrak{B}$ .  $\mathfrak{M}$ . 33, 4.  $\pm$  מאזרםה

ber ewigen Seligfeit ficher (erhalt einen boppelten Antheil im Barabiefe). Dieß gilt aber nur bann, wenn er bas Weib entweber nicht fannte, ober am Tage nicht an fie bachte. - Waigen bebeutet Frieden (Rach Pfalm 147, 14.). Gerfte Bergebung ber Sünden (Jefai. 6, 7. כו שעורה (שעורה). Ein trachtiger Wein= ftod: feine Frau erleibet feine Fehlgeburt. Gine Rebe: er hoffe auf ben Meffias (1. B. M. 49. 11.). Gin Feigenbaum: er werbe, was er erlernt, nicht vergeffen. - Eine Bans : er hoffe auf Klugheit (Epr. 1, 20.). Den Coitus mit berfelben geubt: er werbe Schuloberhaupt werben. Rabbi Afche bemerkt hiezu: Dicfes war bei mir ber Fall und es traf ein. — Depositio Alvi hat eine gute Borbebeutung, wenn feine Beschmutung baburch ent. ftand. - Metallgerathe bebeuten Gutes, ausgenommen bas Grab. Scheit, Die Statue und Die gestielte Sade. - Alle Früchte bebeuten Gutes, ausgenommen Datteln. Ebenfo alle Urten Gemufe, ausgenommen bie Bemufefpigen. Ebenfo alle Farben außer him= melblau. — Alle Arten Gefliegel bebeuten Gutes, ausgenommen die Eule, das Räuglein und die Flebermaus. — Eine Leiche im Saufe bedeutet hauslichen Frieden. Effen und Trinfen im Saufe hat eine gute Bebeutung. Nimmt man Gerathe aus bem Saufe, bebeutet es Edlimmes fur bas Saus. Letteres erflart Rabbi Papa, wenn es ein Schuh ober ein Sandal ift. — Was ein Berftorbener von Enem nimmt, bedeutet Gutes, außer wenn es ein Schuh ober ein Sandal ware; und was ein Berftorbener gibt bebeutet Gutes, außer Erbe und Senf 23).

<sup>23)</sup> Berach, 57b.

War ber Traum vorausverfundenbe Edicksalebestimmung, fo mußte dafür geforgt werben, bem Damoflesschwerte zu entrinnen, bie brobende Gefahr abzuwenden, und bem schlimmen Berhängniß eine gute Wendung zu geben. Dieß geschah burch "Verbefferung bes Traumes." — Rabba Jochanan fagte, wer megen eines gehabten Traumes beunruhigt ift, ber fpreche zu brei Männern: Ich habe einen guten Traum gehabt. Diese antworten: Ja, er ift gut und wird gute Folgen haben. Dann werden von ihnen noch trösiliche Bibelverse hergesagt 24). Der bofe Traum selbst wurde als Aufforderung jur Buße für begangene Gunden, fo wie ber gute als abschlägiger Lohn für fleine Berdienste gehalten. Daher fagte Rabbi Suna: Gelten wird einem guten Menschen ein guter Traum, und einem bofen Menfchen ein bofer Traum gesendet 25). Der bose Traum wurde vorzüglich burch Fasten ge= fühnt. Rab fagte, bas Fasten vernichtet ben bofen Traum, wie Fener bas Werg verzehrt. Rabbi Chasba fest hingu; u. z. muß gleich am folgenden Tage gefastet werden. Rabbi Jehuda feste hingu: Audy wenn biefer ein Cabbath ware 26).

# §. 47.

Von den im Talmud vorkommenden bedeutsamen, oder für bedeutsam gehaltenen Träumen, heben wir folgende heraus. Nabbi Joseph sagte: Ich saß einst beim Vortrage und entschlummerte. Da sah ich im Traume einen Engel, welcher dem Nathan aus

120

<sup>24)</sup> Dai.

<sup>25)</sup> Tai.

<sup>26)</sup> Sabbat 11a. Taanit 12b

Bigitha (berühmter Buger) bie Sand reichte und ihn (in Gnaben) anfnahm 27). — Rabbi Jehofdyna und Rabbi Jose ber Priefter wandelten einft auf bem Beerwege und fingen an über die Merfaba (Theosophie) zu sprechen. Es war zur Zeit bes Commer= folstitiums. Da umgog fich bas Firmament mit Wolfen und es zeigte fich eine Urt Regenbogen und bie Engel sammelten fich um fie, ihren Worten zu laufden. Alls Rabbi Jose ber Priefter biefee Greigniß bem Rabbi Jochanan ben Sacai ergablte, fprach biefer: Beil euch!.. ja, ich sah im Traume und insgesammt auf bem Sinai fitend, ba rief uns zu ein Bat-Rol vom himmel: Rommt heran, fommt beran! Große Prachtgebäude und herrliche Teppide find für euch und euere Schüler bereit und ihr feib für ben britten Grab (ber Seligfeit) bestimmt 28). — Rabbi Radyman bar Jipchaf, welcher fich über bie Gundenlofigfeit bes Königs Saul zweifelhaft geäußert, hatte zweimal schreckliche Träume und bat Die Manen Cauls um Bergebung 29). — Rabbi Chanina träumte, er sehe wie man ben Rab an einem Baume aufhänge; Die Tras tion, baß ein berartiger Traum, die Erhebung zu einer Chrenftelle bebeute, bewährte fich burch bie fpatere Wahl bes Rab jum Schuloberhaupte 30). — Rabbi Suna bar Manoach, Rabbi Samuel bar 3be und Rabbi Chaja aus Westania, famen oft in ben Sor= faal bes Rabba. Rach beffen Ableben famen fie zu Rabbi Papa. Co oft biefer einen Vortrag hielt, ber ihnen nicht gefiel, warfen fie fich gegenseitig vielfagende Blicke zu. Diefes betrübte Rabbi Bapa fehr. Da träumte ihm als lafe er ben Bere (Zechar, 11, 8.):

<sup>57)</sup> Sabh. 56b.

<sup>25)</sup> Chagiga 14b.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Jama. 22b.

<sup>30)</sup> Daf. 87h.

"Und ich vertilge die drei Hirten in einem Monat." — Als sie bes andern Tages von ihm Abschied nahmen, verabschiedete er sie mit den Worten: Gehet in Frieden, Rabbanan! 31).

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Taanit 9a.

# Siebenter Abschnitt. Von der Zanberei.

Non est turpe cum re mutare consilium. Seneca.

# §. 48.

Zauberei ausüben, ober bas Vorgeben, burch bämonische Kräfte und Einstüsse gewisse Wirkungen hervorzubringen, Geheimnise zu erforschen, ober zufünstige Dinge vorauszusagen, hat Mosses mit der Todesstrafe belegt 1), ba die Mutter der Zauberkunst die Habsucht der Impostoren ist und sie nur verbotene sinnliche Genüsse und Verbrechen aller Art anstrebt, Aberglauben und Versdumpfung nährt und den Abfall von allem Guten und den Verfall der Sitten zur Folge hat 2).

Der Glaube an Zauberei dürfte so alt sein als das Mensschengeschlecht und verließ es nicht bis auf unsere Zeiten herab; nur war er in den finstern Zeiten allgemein, und blieb ein Erbgut

<sup>1) 2.</sup> B. M. 22, 17.

<sup>2)</sup> S. More Nebuchim III. Abid. 30

ber Unwissenheit. So wie im Mittelalter die gelehrtesten Nerzte und Rechtstundige ganz ernstlich über Herenproben geschrieben haben, so war es im Talmud nicht nur Volkszlauben, sondern eine von Lehrern und Schülern getheilte Annahme, daß es eine unheislige Kunst gebe, durch welche der Mensch mit den Kafodämonen in Verbindung treten und durch gewisse Veschwörungssormeln, Räucherungen, Opserungen und andere Manipulationen, deren Sinssus gewinnen und zum Schaden anderer Menschen sich bediesnen könne.

Die Wiege ber Zauberfunft war, nach bem Talmub, Negyp= ten, als bem Gögendienfte und ber Rachtseite ber intelligibeln Welt verfallen und von ben Israeliten zu jeber Zeit perhorreszirt. — Behn Rabin (Maß) Zauberei famen auf die Erde, bavon erhielt Aegypten Neun und Eins die übrige Welt 3). Pharao, ber zu ben Zeiten bes Moses regierte, war ein großer Zauberer 4). Die ägyptischen Briefter, ergählt ber Talmud, waren auf biefe ihre Runft so eifersüchtig und hielten sie so geheim, taß sie Niemanden anger Landes ließen, bis er nicht früher genau burchsucht wurde, ob er nicht Schriften über Zauberfunft mit fich führe; baher ein gewiffer Ben Stada fich Regeln und Formeln für Zaubere' auf feiner haut einätte und fie fo aus Aegypten mitbrachte 5). -Zauberei treiben war mit Gögendienst und Abfall vom guten Bringipe ibentisch. Der Zauberer ift bem Dienste bes Satans und feiner Satteliten ergeben und den Kakodamonen eigen, beren unheiligen Namen er sich zu seinen Künsten bedienen muß. — "Der

<sup>3)</sup> Kidusch 49b.

<sup>4)</sup> Moed Kat. 18a. Sabat 75a.

<sup>5)</sup> Sabb. 104b.

Zauberer heißt Mechaschef (PVII), weil er Gott verläugnet"6).
— Abraham übergab den Söhnen seiner Kebsweiber (welche sich vom Tienste des wahren Gottes lossagten), die unreinen Namen (der Dämone), die ein Eigenthum der Heiden sind 7) und sede große und unerwartete Handlung von heidnischen Briestern, Wahrsfagern u. s. w. geübt, war durch Zauberei bewirft. That es der Israelite, so wurde er als Abgefallener und des Todes schuldig erachtet. Ja, die Verbreitung der Zauberei unter den Israeliten, sührte den Sturz ihres Neiches herbei 6). — Wer von einem Magier Unterricht nimmt, ist des Todes schuldig 9). — Gechast, der Helserschelser Ieroboams, besestigte an jedem der goldnen Apissbilder, die Jeroboams ur Anderung aussteltte, einen Magnet und machte es in Lüsten schweben. Nach Andern gravirte er ihm einen "Namen" auf die Lippe und der Apis sprach: Ich bin der Ewige dein Gott 10).

# §. 49.

Der Talmud gahlt (nach 5. B. M. 18.) folgende Arten von Zauberern 11):

1) Baal-Ob, ober Ob (IX) (CVC), "bas ift," fagt ber Talmub, "ber Python," welcher von ber Achselhöhle (ober aus andern Gelenken, ober vom Ellenbogenbuge) hervor spricht." — Wahrscheinlich ertheilte bieser Nekromant sein

<sup>6):</sup> Sanhedr. 67b.

<sup>7)</sup> Daf. 91a.

<sup>8)</sup> Sota 48a.

<sup>9)</sup> Sabb. 75.

<sup>10)</sup> Sota 47a.

<sup>11)</sup> Sanhedr, 65a h.

<sup>12) 5.</sup> B. Mof. 18, 10.

Drakel, ober gab vor mit bem heraufbeschwornen Tobten gu fprechen, in einer gefrummten Stellung, berart, bag er ausammengefauert, ben Ropf tief auf ber Bruft ruben ließ und als ein Bauchredner (eyyasteiputoi, eyyasteiparteis, errepouartes) scheinbar mit dem Todten oder mit bem Damon sprach, ober ben Damon (murw) selbst aus sich heraussprechen ließ. Der Berd: Jef. 29, 4., läßt fich überfeten: Und beine Stimme wird fein, wie bie eines Db (Tobtenbeschwörers) ber von ber Erbe spricht. — Wir hatten baburch eine Andeutung, baß ber Db auf ber Erbe liegend fprach. Nimmt man aber "Db" als Bezeichnung für ben Damon felbst und übersett: Und beine Stimme wird fein, wie die eines Gespenftes aus ber Erbe, fo mußte ber Buthon (Db) burch Engastromythie, die Stimme aus ber Erbe kommen laffen. Der Name "Bython" ift offenbar bas hebräische Pethen (IDD, Schlange). Apollo ber Erleger ber Schlange ausor, erhielt ihn von biefer feiner That; ber Tempel zu Delphos war diefer Schlange geweihet; ber Tri= pos, worauf die Wahrsagerin bas Drakel ertheilte, war mit einer Schlangenhaut bebeckt, und die Priefterin felbst hieß Pythia. Der Baal Db, heißt es im Talmud weiter, stellt für ben Damon Räucherungen an 13). - Die Rabbinen lehrten: ber Baal = Db zitirt den Todten entweder burch feis nen Lingam (Rafchi: Er beschwört bas Gespenst herauf, und dieses sett sich auf bas membrum virile des Db 14), ober er befragt einen Tobtenschäbel (Raschi: Dieser liegt

<sup>13)</sup> Sanhedr. Daf.

<sup>41)</sup> G. ben folgenben Erfure.

vor ihm auf bem Boben und beantwortet die Fragen durch Zauberei). Der Unterschied, fährt der Talmud fort, ist der: Beim Lingam Zauber steigt der Todte in ungewöhnlicher Weise herauf (Raschi: mit den Füßen nach oben (?)) und erscheint am Sabbat gar nicht; bei der Schädelbeschwörung erscheint er auch am Sabbat und auf gewöhnliche Weise 15). Wahrscheinlich wegen dieser zweiten Art der Nekromantie heißt der Ob im Talmud auch Uba Tamia (NYDO NDIN Knochenbeschwörer 16).

- 2) Jideoni (ירעוני), unterscheidet sich vom Baal Db, daß er blos einen gewissen Knochen in den Mund nimmt und dieser spricht das Oratel aus.

<sup>15)</sup> Sanh. a. a. D,

<sup>16)</sup> Berach 59a. u. a. a. St.

<sup>17) 5.</sup> B. M. 18. 11.

aber fagte: er könnte ein Chaber sein und die Schlangen gebannt haben 18). — Auch dieser stellte Räucherungen an 19).

— Der Talmud unterscheidet ferner 20), den großen Chaber (להבר גרול), welcher zu seinen Zaubereien große Thiere beschwört oder bannt und den kleinen Chaber (אבר גרול) welcher kleine Thiere, Schlangen, Storpionen, Insesten u. s. w. bannt.

4) Meonen ([UND 21]). Nach mehrern Comentatoren, Zeitswähler (von [UND 21]), Beit), welcher die dies fasti et nefasti bestimmt. Nach Andern, Auguren aus dem Wolkenzuge (von UV, Wolke). Der Talmud leitet das Wort von UV, Auge, ab und gibt darüber folgende Erklärung. Der Meosnen führt siebenerlei Lingam über sein Auge. — Entweder sieben Lingam, oder, wie Raschi meint, das Semen virile von sieben verschiedenen Thieren. — Nabbi Simeon sagte, Meonen heißt derjenige Zauberer; welcher dem Auge ein Blendwerk vorspiegelt. Es wäre nach letztere Erklärung für Meonen eine Analogie ein rad. chaschas (FVI) zu sinden, denn im Arabischen bedeutet chaschasa, verborgene Dinge entdecken und chassasa, die Augen verblenden 22). — Rabbi Alsiba sagte: Meonen ist der Zeits und Stundenwähler. Dieser sagt z. B., heute ist gut eine Reise anzutreten, morz

<sup>18)</sup> Jeham 121a.

<sup>19)</sup> Sanh, 65h.

<sup>20)</sup> Daf.

<sup>21) 5.</sup> B. M. 18, 10.

<sup>22)</sup> Bonfen, Beitr. jur Philologie u. f. w. II. 213.

gen ift ein gunstiger Tag Waißen einzukaufen, ober Erbsen zu jäten, damit sie nicht wurmig werden 23).

- 5) Der Tobten-Aufsucher (בורש אל המתים), Menschen die auf Gräbern fastend übernachten, damit ein unreiner Geist auf ihnen ruhe 25).
- bebeutung halt. Als Beispiele führt ber Talmud folgende Zeichen an: Das Brod fällt aus der Hand, indem man es zum Munde führt. Der Stab fällt aus der Hand. Der Sohn rust den Bater von rückwärts. Ein Rabe frächzt von hinten her. Ein Hirsch tommt dem Menschen quer über den Weg. Eine Schlange zur Rechten und ein Fuchs zur Linken. Wenn man spricht: Mache mit mir nicht den Ansfang. Wer zu Ansang des Monats oder der Woche kein Geschäft beginnen will. Es wurde serner auch am Wiesel, an Bögeln und Fischen augurirt 26).

Alle biese manigsachen Omina wurden vom Talmud verboten, und schon Bileam rühmte es von Israel, daß feine Zauberei bei ihm Eingang findet 27). Wohl aber gestattet der Talmud, nach bem Beispiele Eliesers, des Dieners Abraham, sich gewisser Zeischen zu bedienen. So z. B. heißt es im Talmud: Ein glückliches

<sup>23)</sup> Daf.

<sup>24) 5,</sup> B. M. a. a. D.

<sup>25)</sup> Sanh. a. a. D. u. Chagig 3b.

<sup>26)</sup> Sanhedr. 66a.

<sup>27) 4.</sup> B. Dl. 23. 23.

130

Ereigniß nach bem Neubau eines Hauses, oder nach der Geburt eines Kindes, oder nach Heimführung eines Cheweibes, ist nicht als ein Dmen (UNI), doch als ein Zeichen (INI) zu deuten erlaubt 28).

### §. 50.

Die ägwptischen Priester machten die Wunderthaten Mosis nach, durch "ihre geheime Kunst." Tiese wird 2. B. M. Cap. 8.

מול שור בליהו שואל בליהו בליהו שואל בליהו שואל בליהו שואל בליהו שואל בליהו שואל בליהו שואל בליהו בל

Rabbi Elieser sagte, ber Dämon kann kein Geschöpf, welches kleiner als eine Linse ist, erschaffen. Rabbi Papa erwiderte: bei Gott! auch keines wie ein Kameel groß; der Dämon schafft sie nur, auf das Geheiß des Zauberers herbei 31).

<sup>28)</sup> Cholin 95h.

<sup>39)</sup> S. Sanh. 101a.

<sup>30)</sup> Daf. 67b.

<sup>31)</sup> Daf.

Da ber Zauberer auch gewisser Tränke, bes "Zaubertrankes" (NIIII ND) 32)) sich bebiente, ben er ben Antwortheischen, ben trinken ließ, so ist leicht einzuschen, daß ein solcher ans narstotischen und stimmulirenden Ingredienzen bestehender Trank, der Gesundheit nachtheilig, oder gar lebensgefährlich werden konnte; daher der verbreitete Glande, der Dämon könne, bei sehlerhaster Beschwörung, oder bei Vernachläßigung gewisser Cautelen, dem jenigen der den Zauber veranlaßt, schädlich werden. — Schedim zu bestragen, heißt es im Talmud 33), z. B. über eine in Verlust gerathene Sache, ist, weil es gefährlich werden kann, verboten. Dieses geschah einst wirklich dem Nabbi Iinchak dar Joseph; aber wunderbarer Weise wurde er, um ihn der Gewalt des Dämons zu entziehen, von einem Zedernbaum verschlungen. Die Zeder barst und er war frei.

Endlich gibt es nach dem Talmud auch eine unschuldige Art von Zauberei, die der Talmud "Blendwerf vormachen" (INK Ind) nennt, Gesichtstäuschung, Taschenspielerei, welche er zwar auch als verboten, doch für nicht strasbar erklärt 34). Hierher dürste die "Lehre von den Gurken" (Inc) zu rechnen sein. — Während einst, so erzählt der Talmud 35), Nabbi Elieser und Nabbi Atiba sich auf freiem Telde besanden, bat Letterer den Erstern, er möchte ihm die Lehre von den Gurken beibringen. Nabbi Elieser sprach Etwas und der ganze Acker war von Gurken voll. Nun, sprach Nabbi Aliba, lehre mich auch wie man sie

<sup>32)</sup> Bab. Mez. 29b.

<sup>33)</sup> Sanhedr. 101a.

<sup>34)</sup> Daf. 67h.

<sup>35)</sup> Daf. 68a.

einbringt. Jener sprach wieder Etwas und alle Gurken lagen auf einem Haufen. Wie darf man, frägt der Talmud, so was durch Zauberei bewirken? — Zum Unterrichte, lautet die Antwort, ist es erlaubt.

Auch das Nestelsnüpsen, (nouer l'aiguilette), nämlich den Bräutigam für die prima nox, oder für längere Zeit impotent zu machen, erwähnt der Paraphrast Jonathan zu 5. B. M. 24, 6: "Du sollst nicht pfänden den obern und den untern Mühlstein," mit solgenden Worten: Du sollst nicht binden Bräutigam und Braut, sie unfähig zu machen u. s. w. 36).

### §. 51.

So allgemein auch, wie der Talmud berichtet, der Glaube an Zauberei und die Verdächtigung des Herenthums unter dem israelitischen Bolke war, so daß selbst Gelehrte und einsichtigere Männer sich nicht von allem Aberglauben losmachen konnten, war demungeachtet einmal alle und jede Art Zauber streng verboten, und zweitens der Israelite über jede Einwirkung der unheiligen Magie und unter den unmittelbaren göttlichen Schuß gestellt. Rabbi Jehuda Hanassi sagte: Nur wer Zeichendeuterei (Augurien und Zauber) nachhängt, den verfolgt der Zauber; wer auf keinen Aberglauben hält, der gelangt jenseits zu einer Stufe, welche nicht einmal der diensithuende Engel erreichen kann 37). — Kein Schaden fann dem Menschen zugesügt werden, es wäre denn nicht früher von Gott bestimmt; denn so heißt es (5. B. M. 4, 35.); Keiner außer Gott. Nabbi Chanina sagte, sogar Zauberei kann

<sup>36)</sup> S. Jerufchalmi Sanh. Cap. 4. Ugl. Joft's Unnalen 1841, S. 83.

<sup>37)</sup> Nedar, 32b.

ihm nicht schaben. Zu einem Weibe, welches von ber Stelle worauf Rabbi Chanina stand, ein Bischen Erde zu erhaschen suchte, sprach Dieser: Nimm, die Sache (ber Zauber) gelingt dir boch nicht, benn es stehet geschrieben: Keiner außer Gott 38).

Die Frauen im Allgemeinen und die alten Weiber insbesonsbere waren der Hererei verdächtig: "Biele Frauen im Hause, viel Zauber im Hause" 39). — Mit vollem Rechte, bemerkt der Talsmud, heißt es in Ben Sira (Sirach): Eine Tochter ist für den Vater ein lästiger Schaß, der ihn vor Furcht nicht schlafen läßt. Denn so lange sie unmündig ist, muß er fürchten, sie könnte verssührt werden; ist sie Jungsrau, sie könnte unkeusch werden; ist sie mannbar, sie dürste keinen Mann bekommen; ist sie vereheliget, sie könnte unsruchtbar bleiben; wird sie alt, so muß er fürchten, sie könnte Jauberei treiben 40). — Siehet man am Boden Nahrungssmittel liegen, so schreite man nicht darüber weg, sondern man hebe sie auf. Nabbi Simeon ben Jochai sagte: in unsern Tagen, wo die Jöraelitinen im Zaubereitreiben außarten, hebe man sie nicht auf. — Die liberlieserung aber sautet: Man hebe nur ganze Brode nicht vom Boden auf, wohl aber Bruchstücke 14).

# §. 52.

Wir schließen biesen Abschnitt mit fo'genben, im Talmub berichteten Thatsachen von Zauberei. "Wenn nach Ginigen, manche geraden Zahlen (MIII), (3. B. daß Trinken einer geraden

<sup>38)</sup> Cholin 7h.

<sup>39)</sup> Abot 2, 7. S. Berach 10b. und Beza 16a.

<sup>40)</sup> Sanhed. 100b.

<sup>41)</sup> Erub. 64b.

Becherzahl) nicht gefährlich find, fo gilt bieg nur in Beziehung auf bas Beschädigtwerden burch Damone, was aber Zauberei betrifft, ba find alle gepaarten Zahlen gefährlich. Gin Mann trennte fich von feinem Weibe. Gie heiratete einen Weinschenker. Der frühere Chemann besuchte täglich ihre Schenke. Die Frau fuchte ibm burch Zauberei zu ichaben, konnte aber nicht zu ihrem Zwecke gelangen, weil er in Beziehung auf gepaarte Becher vorsichtig war. Eines Tages trank er aber beren so viele, baß er nach geleertem sechzehnten Bedjer aus ber Rechnung fam. Als er weg ging, erkannte ein Araber, daß er bezaubert fei und fagte zu feis nem Begleiter, fiehe ba einen Mann bes Tobes. Bald mußte ber Beberte wegen großer Schwäche einen Balmbaum erfaffen, um sich zu stüßen. Der Baum verborrte und er barft 42). -Ontelos bar Kalonifos, Schwestersohn bes Imperators Titus, faßte ben Entschluß, Jude zu werben, er wollte aber vorerst sich beshalb mit einigen Autoritäten berathen und befchwor burch Bauberei berauf, ben Titus, ben Bileam und ben Grunder einer nun weit verbreiteten Religion 43). - Über bie im Talmud ermähnte und berüchtigte here Jochani bat Retibi 44), berichtet Rafchi: Diese war eine Witwe und bekannte Bere. Wenn ein Weib in Kindesnöthen war, verhinderte sie die Geburt burch Zauberei und nachbem fie bas Weib genug gemartert zu haben glaubte, cab fic vor, für sie beten zu wollen. Gie verfügte fich bann nach Saufe, löfte ben Bauber und die Geburt erfolgte. Ginft hatte fie einen Arbeiter im Saufe, als fie eben wieder zu einer Gebarenden ging. Diefer hörte ein Poltern und Rumoren, bas aus einem bedeckten

<sup>42)</sup> Pessach 110h:

<sup>43)</sup> Gittin 56b.

<sup>44)</sup> Sota 22a.

Gefäße tam, gang ähnlich bem Treiben eines Kindes im Mutterleibe. Er hob ben Deckel auf und ber Zauber fuhr heraus. Das Rind wurde alebald geboren und es wurde auf folde Beife offenbar, baß Jochani eine Here fei. — Die Töchter bes Rabbi Nachmann, rührten ben fochenden Topf mit bloßen Sanden um. Rabbi Ilisch glaubte, es geschehe biesen Tugendhelbinen ein Wunder; als er aber später sich von ihrer Verworsenheit überzeugt hattte, erkannte er, baß fie es burch Zauberei thaten 45). — Rabbi Afche ergahlte, baß er selbst gesehen, wie ber Bater bes Karna sich schnäutte und aus ber Nase Seidenlappen hervorwarf 46). — Rab ergählte bem Rabbi Chaja, er habe gesehen, wie ein Araber sein Edwert gezogen und fein Rameel in Stude gerhieb. Er ließ fobann eine Glode ertonen und bas Rameel ftand unverfehrt ba. Rabbi Chaja erwiderte, wenn bu fein Blut und Darmfoth gefeben, fo mar es nur Blendwerk. — Seiri kam einmal nach Allerandrien und kaufte da einen Gfel. Alls er ihn am fliegenden Bach trinfen ließ, löfte fich ber Zauber und aus bem Efel murbe ein Brüdenbalfen. Barft bu nicht Seiri, fagten bie Leute gu ibm, fo hattest bu feinen Wieberersat erhalten, benn wer fauft je Ct= was, ohne es früher bie Bafferprobe bestehen zu laffen? Das lebendige (fliegende) Waffer loft jeden Zauber. — Jannai fam einst in eine Berberge und verlangte Trinkwasser, ein Weib reichte ihm Mehlwasser (Korow). Er fah aber baß bas Weib babei Etwas murmelte, baber er ein Bischen ausgoß und fiebe ba, es verwandelte fich in Cforpionen. Run, sprach er, habe ich vom euerigen getrunten, trinfet nun vom meinigen. Gie trant, und

<sup>45)</sup> Gitt. 45a.

<sup>46)</sup> Sanhedr, 67b.

wurde in eine Efelin verwandelt. Januai bestieg sie und ritt auf den Markt. Dort kam ihre Genossin und löste den Zauber. Da sah nun alle Welt, daß Januai ein Weib auf offenem Markte ritt <sup>47</sup>).

<sup>47)</sup> Daf.

# Erkurs.

# leber die biblischen Theraphim\*).

Neber biesen dunkeln Gegenstand als eine crux interpretum. wurde viel Ungenügendes und Falsches geschrieben und gemuthemaßt, wie es überhaupt bei dunkeln Gegenständen geschieht, so wie 3. B. gerade die schwer zu heilenden oder unheilbaren Krankbeiten, die reichhaltigste therapeutische Literatur auszuweisen haben. Es dürste daher nicht überslüßig sein, noch einen Versuch zur Erklärung dieser Orakelbilder zu machen; vielleicht daß ein schwacher Lichtstrahl die Dunkelheit in Etwas zu erhellen vermöchte.

Pfeudojonathan zu 1. B. M. 31, 19. und die "Abschnitte bes R. Elieser" §. 36. sprechen sich über Theraphim folgendermassen aus: Man tödtete einen Menschen, der ein Erstgeborner war, und balsamirte ben Kopf mit Salzen und Spezereien. Diesem legte

<sup>\*)</sup> Dieser Auffat wurde von mir ursprünglich in bebräischer Sprache i. 3. 1842 niedergeschrieben und ich halte ihn geeignet hier angereiht zu werden. 3ch tann also aus ivätern Suellen nicht geschöpft baben.

man unter bie Bunge ein goldenes Platteben, worauf gewiffe Zauberformeln gefchrieben waren. Diefer Kopf wurde bann aufgestellt und er ercheilte Untworten auf die an ihn gestellten Fragen. Raschi's Erflärung lautet (ju 2. Kön. 23, 24. und Gjech. 21, 21.): Theraphim waren Bilber, welche burch Zauberei sprachen. beren Berfertigung, mußte man bie rechte Stunde in gewiffen Jahren wählen und wenn dieß geschah, sprachen diese Bilber bin= fort zu allen Zeiten. — Aben Edra (1. B. M. a. D.) halt fie für fupferne Zeitmeffer. Durch folde aftrologische Instrumente, fest Kimchi (1. Sam. 19, 13.) hingu, founte man gufunftige Dinge erfahren. Undere meinen, fahrt Aben Gera fort, Die Aftrologen verständen in gewißen Stunden gewisse Bilber zu verfertigen, Die bann reben können; ich glaube bie Theraphim waren menschliche Figuren, welche berart verfertigt waren, baß fie höbere Influengen herabzuleiten vermochten. - Richt minder abweichend find bie Etymologen in Erflärung bes Wortes. Caftellus leitet es vom fprischen Taraf, fragen, ab; welche Bedeutung jeboch Gesenius biesem rad, formlich abspricht. Michaelis vom grabischen Tarafa, aufgeworfene Lippen, also affenähnliche Saturen (?). Rach Spencer ift Theraphim gleich Seraphim. Nach Chardin ift Theraphim zusammengesett von D'D 787, (Gesichtsbildung. Ein barbaris sches Wort!). Bousen leitet es ab, vom grabischen Tarapa: wes gen vieler Vorfahren berühmt fein, und glaubt, die Theraphim wären Benaten gewesen (Bilder ber Vorjahren!).

Wir werben burch alle diese Erklärungen nicht klüger, und außerdem daß wir einer bestiedigende Worterklärung noch immer ermangeln, außerdem daß wir noch immer über ihre Figur, ihre vermeintlichen Kräfte, und über die Art der Anbetung, welche ihnen die alten heidnischen Völfer zollten nicht genau unterrichtet sind, bleibt uns noch zu wissen übrig, 1. Db unter Theraphim eine individuelle Gottheit zu verstehen sei, oder ob diese Benennung einer gewissen Gattung von Gottheiten eigen war. 2. Warum Laban auf Jasob so hestig zürnte, als er glaubte, dieser habe seine Götter (die Theraphim) entwendet, und warum Nachel es verachtete, Gold, Silber und sonstige Kostbarkeiten vom Vaterhause mitzunehmen, und nur der Versuchung die Theraphim sich zuzueigenen nicht widerstehen konnte. 3. Warum wir ihnen im Hause Michals, der Tochter Sauls wieder begegnen (1. Sam. cap. 19.) Endlich 4. Welche Art Zauber mit den Theraphim getrieben wurde?

Jur Lösung aller bieser Fragen wird es, wie ich glaube vor Allem nöthig sein, eine richtige Etymologie bes Wortes zu finden.

Tarisa bedeutet im Arabischen: Entblößen. (S. Fürst, Konfordanz d. S. w.) Hiermit läßt sich das im Talmud gebräuchsliche Bet-Hatores und Mekom Hatores, für die weibliche Pudenda, (Pess. 20. Bechor. 33. Nidda 96. Nedar. 20. Sabb. 64.), sehr gut erklären. Denn Tarisa, entspricht vollsommen dem hebräischen Erwa (IIIV) (Scham, Blöße, von IIV, entblößen,). Nach dieser Etymologie lassen sich alle im Talmud vort ommenden enden Stellen, wo er den Ausdruck Taras gebraucht, ganz gut und viel besser erklären, als es bisher, u. A. von Aruch und Mussaphia geschehen ist. — Aruch nämlich erklärt Taras (ohne Grund), mit verborgen, schändlich. (Gbenso Sohar in Parascha RYI). Der Begriff von Schändlichkeit jedoch, ist ein konsekutiere, und mehr von der Entblößung als von der Heimlichkeit abzuleiten. Mussa

phia will sogar bas lateinische turpis barin finden! — Wir geben nun die Talmubstellen nach unserer Ertlärungsweise.

In Terumot 8, 8. heißt es: Rabbi Eliefer fagte: Wenn es (bas Faß) an einem offen en (freien) Orte (blos) liegt, lege man es an einen verborgenen Drt. (hier ift במקום חורפה offenbar ber Gegenfan von במקום המוצבע. —שלשסט. Sara 24. : Diejenigen welche in die Terafot (Seibentempel) gehen u. f. w. Diefes Cpitheton für heidnische Tempel, ift gang bem Sebrai= schen nachgebildet, wo für Gögen und Gögenoienst my und mun (Scham, Schändlichkeit) gebraucht wird, 3. B וינורו לבשת (Hos. 9. 10.), Jerubofchet für Jerubaal (2. Cam. 11, 21.) und בית בושת (Budenda der Thiere) für בית בושת (dolin 56.). - In Baba Batra 19. werben faulende Feigen ברוגרות שהתריםו genannt, weil die Frucht burch die Faulnig Riffe bekommt, platt, und das Innere en thlößt wird. (Die Berwandschaft ber Wurzeln (leicht) und (blos liegen) läßt sich barin finden, indem bas Leichte mehr bem Auge offenbar wird, & B. auf bem Baffer oben schwimmt, und auf ber Wagschale nach oben steigt, baber vielleicht קלם: offenbarer Schimpf; und deshalb überfest der Syrer לעגוקלם: ממקנותא תרפתא). — In Retubot 39. heißt die Aberlaßwunde Tarpata de Sicure. Tarpata will Muffaphia von Ispansia ableiten was gang falfch ift. Denn was hier Tarpata de Sicure genanntwird, heißt anderer Orte Ribda de-Cusilta אוויסלתא). Nun lautet unfere Talmubstelle solgenderart: Erfahrene Frauen versichern, daß die Jungfrau, welche sich dem Manne freiwillig hingibt (im Gegensat zum Stuprum violentum), bei ber Defloration feinen Schmerz hat. Die Frau bes Raba beschrieb ben, burch die Des floration verursachten Schmerz, er sei bem Schmerz gleich ben bie 

Ribba beißt ber Stid, bie Bunde, Cusilta, bas Inftrument jum Alberlaffen (mahrideinlich cestron, cestras, 70 neorpor, 6 neorpos. ein fpipes Gifen jum Steden, Bobren u. b. g.) Unbere lefen, fahrt Raichi fort, Tarpata de-Sicure, mas basselbe ift. - In welchem Busammenhange stebet nun bie Therapie Muffaphias, mit bem Schmerz ber Jungfrau? - Wohl aber ift nach unferer Einmologie Tarpata ber paffenbite Ausbrud für bie Aberlaß= öffnung, ober bie Bloslegung ber innern Schichten ber allgemeinen Dede, ober ber Bene, mas einen geringen Schmerg verurfacht. — Ebenjo erklart Rafchi gang richtig ben Paffus in Gittin 21b : Wenn man (in einem Scheibebrief) bie Toraf-Stelle (מקום התורף) leer gelaffen u. f. w. Taraj Stelle heißt, erflart Raichi, tie offene und leere Stelle (bianca) bes Scheibebriefes וגילוישל שטר, welche später mit dem Namen des Mannes und ber Frau, bann mit bem Datum ausgefüllt wirb. - Endlich beißt in Rafir 10 Turpa תורפיה דהאינברא), bie Kundgebung, bie Dffenbarung bes Willens und ber Meinung.

Wir glauben also zur Genüge bargethan zu haben, baß bas aramaische Taraf, wie bas arabische Tarifa, bem hebraischen Erwa (777), Scham, Blöße) vollfommen entsprechend und analog sei.

Nach biefer Erklärung sind Teraphim nichts anders als Lingambilber.

Der Dienst bes Lingam, ober bes Membrum virile, bei ben Griechen Phallus genannt, verbreitete fich von ben alten hindu über Affen bis nach Europa und Afrifa. Die Hintu stellten sich alles Werden, jede Schöpfung und jede Produktion als eine, burch Begattung bes mannlichen und weiblichen Prinzips bervors

gebrachte Zeugung vor. Alles was im Universum geworben, gesschah durch Begattung und Geburt; im Thiers und Pflanzenreiche wie im Mineralreiche, wo das Teuer das männliche, und das Wasser das weibliche Prinzip ist. Daher sagten die Hindu, daß Brama die Schöpfung ins Dasein rief, indem er als Hermaphrosdite sich selber befruchtete. (Dieses adoptirten die Kabbalisten in ihrem "Gehei miß der Begattung" (DIFTISCH)(\*

Symbole ber Reproduktionskraft in ber Natur, waren die Beugungsglieder beiber Gefchlechter, nämlich der Lingam und die Doni. Diese wurden als Gottheiten angebetet, und beren Rultus gewann eine ungemeine Berbreitung. Der Lingam hieß bei ben Griechen Phallus, bei ben Midianiten, Moabiten und ben fyrischen Bolfern, Beor, Baal, und Baal-Peor. Der Lingam und die Yoni, waren Knef und Reitha ber Aegypter. Bum Lingambienft wurden die Jeraeliten burch die Midianiten verführt, benn ber Beorfultus bestand barin, daß bie Jungfrauen ihre Virginität bem Gögen opferten. Die Doni wurde von ben Sprern, namentlich von ben Sidoniern, unter bem Namen Aftharoth angebetet. Aftharoth war die Benus, Sitarch (was im Perfifden einen Stern bebeutet). Bei den Babyloniern heißt sie Mylitta (article), und es wurden ihr Tempel geweihet, in welchen fich jede Frau jährlich einmal, an einem bestimmten Tage prostituiren mußte; ber Preis bafür floß in den Tempelschaß. Daß unter den Joraeliten ber Lingam= und ber Donidienst feit ben früheften Zeiten im Schwunge war, zeigt bas mofaische Berbot: Du sollst nicht bringen ben Lohn

י) כשברא הקב״ה שמים וארץ התעבר העולם וילד אדה״ר. דה״י למלכי צרפת ומלכי בית אוממן, מרי יוסף הכהן מגינובח ח״ב דף צ״ד ב׳.

einer Sure und ben Preis eines Paberaften in Das Saus beines Gottes (5. B. M. 23, 19.). Bom Baal- und Aftartebienfte. Giche Richt. 2, 13. 10, 6. 1. Sam. 7, 4. 12, 10. 1. Kön. 11, 5. 33. In ben Zeiten bes Königs Uffa, waren gebeiligte Paberaften im Lande, welche ber fromme König abschaffte (1. Kön. 14, 24. 15. 12.). Von deffen Mutter Maacha wird berichtet (baf. 15, 13.), ne habe ein Gögenbild (מפלצת), (von הלצוף, Grauen Bgl. שקוץ משומם, Gräuel ber Berwüftung, als Epithethon eines Gögenbildes. Dan. 11, 31.) ju Ehren ber Affarte errichtet. Der Talmud beute nuten nach feiner amagrammatischen Weise, und fagt hierüber Abod. Sar. 44a), Maacha beging eine abscheuliche עומקלושפונותא), benn ber Gögen war mit einem Lingam versehen, und fie proftituirte fich ihm jeden Tag. - Die babylonischen Rolonien in Balästina errichteten bie Sucot-Benot (bie Hütten ber Töchter) (2. Kön. 17, 30.). Auch ber König Jehojafim war, nach bem Talmud (Sanhed 103b). Diefem Rultus ergeben, und er tatovirte fich ben Ramen eines Bogen, ober wie Andere meinen, ben Ramen Gottes auf feinen Lingam.

Die Lingambilder waren sehr verschieden. Wir erwähnen hier nur, wir die Hindu das Symbol der Reproduktionskraft in der Natur bildlich darskellten. Lingambild war bei ihnen 1. Der heilige Berg Meru, der sich aus der Yoni vom Mittelpunkte der Erde, zwischen den Inseln erhebt, als ein Membrum virile mit goldener Krone. In ihm liegt das Geheimniß der Schöpfung und der Zeugung. 2. Die Lotospstanze, deren Stängel aus den Blättern, wie ein Lingam aus der Yoni aussteigt. Die Lotospstanze war den Indern hochheilig. 3. Ein einfacher Stock, Pfahl und Baumsstamm. (Das griechische 6 pallos, von palos, Pfahl, palus). Ein einfaches Treieck war das Yonismbol. Ein aus dem Dreieck ausse

steigender Stab, war das vereinigte Lingam-Yoni. 4. Menschliche Figuren von der verschiedensten Größe, in Gemälden oder als Statuen und Statuetten dargestellt. Bei allen war der Lingam allein oder mit dem Dreieck vereinigt angebracht (Lingam-Yoni-Bilder wollen Einige in Prieck vereinigt angebracht. Rön. 7, 36. finden\*).

Tene Bilber welche die allgemein verbreitete, in allen Theilen der Natur waltende Produktions und Reproduktionskraft, als Prinzip jeder Zeugung und der Gesammtschöpfung repräsentirten, konnten, nach dem Glauben jener Bölker, wenn sie bei gewissen Konstellationen, nach gewissen Regeln von geweiheten Menschen (Priestern) verfertigt wurden, gewisse Kräfte aus den Sternen und von den höhern Mächten herableiten; und von diesen Kräften durchdrungen, denjenigen der ihnen, als den Trägern göttlicher Kräfte Berehrung und Anbetung zollt, Käucherungen und Opfer darbringt, ja, schon denjenigen der nur in ihrem Bestige ist, und sie in seinem Hause bewahrt, Segen, Külle Uebersluß, Reichthum, Kindersegen, reichliche Ernten und starke Heerden bringen und gewähren. Bezeichnend dafür sind die Namen Inwund Junehmen Zeugung, Produktion und Fortpslanzung.

Nach dieser Auseinandersetzung rechtete Laban mit Jakob folgendermassen. So lange du mit mir gingst, war es mein sicheres Omen, daß Gott mich um deinetwillen segne. Nun nachdem du mich verlassen, konnte ich noch meine Hoffnung auf die Theraphim setzen. Warum stahlst du mir aber meine Götter, daß ich aller Hoffnung baar werde? (1. B. M. 31, 30.) — Die jahrelang unstruchtbare Nachel, deren sehnliches Verlangen nach Kindersegen

<sup>\*)</sup> שמו. Joma 54a: את לרגל מגללין לרגל עולין לרגל עולין שהיו שהיו ישראל עולין לרגל מגללין הם את הפרובים שהיו מעורים זה בזה.

ungeftillt blieb, beneidete ihre Schwester Leah, welche ihrem Manne bereits vier Cohne geboren hatte. Ginft brachte Leahs Erstgeborener Dubaim von bem Kelbe, und Rachel sprach zu ihrer Schwester Leah, gib mir boch von ben Dubaim beines Sohned! (Daf. 30, 14.). In Bereschit rabba erflärt Rabbi Jehudg barabi Simeon, Dudaim mit Meisch (Nabbi Jonathan übersett es Sabis D'30, Sanhedr. 99b, was basselbe ift). Meisch aber ist die arabische Benennung für Lotos, welcher wie erwähnt, ein Lingam-Poni Bilb, Theraphim, war. Rachel hoffte also burch ben Besitz bes Lotos und feine geheimen Kräfte Rin= berfegen zu erlangen. — Leah verfagte ihr aber bie Dudaim aus Furcht, Rachel fonnte wenn fie Mutter wurde, ihr bie Zuneigung ihres Mannes gänzlich rauben; und ebendeshalb ftahl Rachel bie Theraphim als fie bas Vaterhaus verließ, benn, fie hatte bamals nur einen einzigen Cohn, und hoffte, burch ben Ginfluß ber Produktionssymbole beren mehrere zu befommen; Und eben beswegen finden wir die Theraphim im Saufe der Michal, ber Tochter Sauls (1. Sam. 19, 13, 16.), welche ebenfals unfruchte bar war, und in ihrem Leben nicht geboren hatte (2. Sam. 6, 23.) — (Als Doppelbilder, nämlich bie Bereinigung bes Lingam und ber Doni barftellend, ift ber Name bafür (Theraphim) in ber Pluralform gebildet, mahrend bie, das Poffeffivum anzeigenden. Suffire die Singularform haben. So: 1. Sam. 19, 3. und 16 wo in Cheraphim begiebet. —).

Betrachten wir die Zeit als ein selbstiftandiges Wesen, so ist bie Gegenwart als ein sich stetig reproduzirendes Sein, die lebens dige Zeit; die Vergangenheit, eine unendliche Zahl abgestorbener Zeitspunkte; und die Zukunft als eine zu erwartende Zeitengeburt, als eine Produktion, und diese als Schöpfungsakt zu betrachten. Dassfelbe Verhältniß gilt von den in der Zeit stattsindenden Ereignissen,

10

als Geburten ber Zeit. (Lgl. bas Bebräifde בהילך יום Epr. 27, 1.). - Von ber Idee ausgehend, daß die magischen Lingam-Donis Theraphim-Bilber jebe Zengung und jede Produktion zu begunftigen und zu bewirfen im Stande feien, konnten die Briefter auch vorgeben, mittelft derfelben bie Zufunft zu erforschen und voraus= zubestimmen, gleichsam eine Forderung ber Beburt jener Greigniffe, mit welchen die Zeit schwanger gehet; ein Entbinden ber schwangern Beit. - Chenjo ift bas Beraufbefdmoren ber Berftorbenen, bas ift, ju bewirken bag bie Scelen ihre Ruheftatte im Sabes verlaffen um wieder auf unferer Obecwelt zu erscheinen, gewissermaffen eine Reproduktion ihres frühern Ertenlebens, ein Geborenwerben aus bem Mutterleibe des Orfus zum temporellen irdischen Leben. — Bu beiden Arten Geburten, nämlich ber fünftigen Zeitereigniffe und ber abgeschiebenen Seelen, bienten also jene Bilber. Der Drakelspendende Priefter wie ber Nekromant bedienten fich zu ihren 3meden ber Theraphim, wie wir aus verschiedenen Bibel und Talmubstellen zur Genüge ersehen. Bon ben Theraphim als Drafel, E. Richt. 17, 5, 2. Kön. 23, 24. Hofea 3, 4. Jechest. 23, 26. We:n Dotclos ידעוני (5. B. M. 18, 10.) mit וכורן, und Targ: Jerusch. es mit 17127 wiedergibt, so ist bas Lingams Drakel nicht zu verkennen. Vom Meonen fagt auch ber Talmub, baß er sieben Lingam-Arten sich über die Augen führt (S. Dben §. 49.) (Sanhedr. 65.) Der Python bediente fich zu feinen nefromantischen Werken bes Lingams (Das. 105.). Ebenso heißt es baselbst, daß Bileam seine Zaubereien mittelft bes Lingams trieb. (קוסם באמתו היה). Bon ber Nefromantie mittelft bes Lins gams, geschiehet auch Wajifra rabba gur Gibra Emor Erwähnung. -

Wir glauben zum Schluffe unferes Erfurfes noch folgendes, als ber Beachtung werth, hier anführen zu können. Bu ben phalli-

schen ober Dvonisosseiten, sagt Bähr (Symbolik b. 6 mosaisch. Kultus II. 547.), gehören die Pamilien, bei welchen ein Bild mit einem breisachen Zeugungsgliede ausgestellt, und herumgetragen wurde.
— Nach Herodot trugen die Weiber bei diesen Festen ein Bild des Tyonisos mit einem beweglichen Zeugungsgliede, das unverbältnismässig groß war, beinahe so groß als das ganze Bild. (August. de civit. Dei VII. 21.) (S. Lithl. des Drients 1848. Nr. 39.). Auf dieses Dyonisosdild nun, dürste der Talmud (Moed-Katan. 18.) anspielen. Die Stelle welche sonst unverständlich wäre, lautet: Pharao, welcher in den Zeiten des Moses lebte, war eine Elle lang, sein Bart war eine Elle lang, und sein Zeugungsglied (IPNO) war eine Elle lang, und noch einen Zoll darüber.

# Achter Abschnitt.

# Von den cosmischen und magischen Ginflussen auf den Menschen, und deffen Zustände.

Ne miremur tam tarde erui, quae tam alte jacent; Non omnia deus humanis oculis nota fecit.

Seneca.

# A. Aftrologische Cinflasse.

## §. 53.

Daß ber Cosmos ein organisches Ganzes bilbet, bessen einzelne Theile gegenseitig auf einander wirken, war den Alten wohl bekannt. Der Mensch als höchste Individualität auf der Erde, welche den Alten als der Mittelpunkt des Universums galt, spiegelt in seinem Wesen als Mikrocosmos, den Makrocosmos ab. Das Buch Jezira parallelisit demgemäß drei Faktoren des Cosmos, nämlich: Welt, Zeit, und Mensch, correlirend mit den Grundzahlen und den Wortelementen (Buchstaben). Daselbst heißt es: Drei Grundbuchstaben, Alek, Mem, Schin, entsprechen in der Welt, dem Bauch und dem Kopfe; im Jahre, der mäßigen Temperatur, der Kälte, der Wärme. Die sieben Doppelbuchstaben Beth, Gimmel,

Dalet, Khaf, Pe, Resch und Tav, entsprechen in der Welt Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merfur, Mond; im Mensichen Weisheit, Neichthum, Herrschaft, Leben, Liebreig, Kindersegen, Frieden; Im Jahre, Samstag, Donnerstag, Dienstag, Sonntag, Freitag, Mitwoch, Montag. Die (übrigen) zwöls einsachen Buchstaben, entsprechen in der Welt, Widder, Stier, Zwillinge, Krebs, Löwe, Jungsrau, Wage, Storpion, Schütze, Steinbock, Wassermann, Fische; im Menschen, den Organen zum Sehen, Hören, Niechen Sprechen, Schmecken, Begatten, die Dinge in Bewegung zu sehen (Händer), zum Gehen, zum Denken, zu Zürnen, zum Lachen und zu Schlassen; und im Jahre den zwölf Monaten. — Der Talk (LT) im Weltraume, fährt das Buch Zezira fort, ist gleich einem König auf dem Throne; die Jahressphäre, ist gleich einem König im Lande; das Herz des Menschen, ist gleich einem König in der Schlacht. —

Tali, Sonnenfreis und Herz, sind die Concentrations und Ausgangspunkte des primum movens im Makros und Mikros cosmos. Den von uns bereits erwähnten Tali erklären alle Alken, und unter Andern Nabbi Jehuda Hallewi<sup>1</sup>), als den "in der Aftronomie bekannten Drachen, den die Araber Goshar nennen"<sup>2</sup>).
— Man hält dafür, daß es die, gegen die Sonnenbahn ercentrissiche Mondbahn sei. (Bei den Gymnosophisten hieß die Entsernung des Mondes in seinem Durchschnittspunkte in der Ekliptik, Patona Chandera: Der durch den Mond beleidigte Trachen<sup>3</sup>), was aber

<sup>1)</sup> Kusari IV. 25. pag. 33b. meiner Ausgabe.

<sup>2)</sup> ובראבראשוונב את התלי. Sm Buche Nimza, welches Maimonides zuges eignet wird. S. Etbl. bes Drients 1849. Mr. 19.

<sup>3)</sup> Bierthaler, Beid. ter Dlenich, und Bolf. 4. Ih. G. 356.

nicht wahrscheinlich ift. Denn bas Buch Jezira gibt ben Tali als primum movens bes ganzen Universums an. Vielmehr dürfte barunter eine außerhalb bes Zodiaks angenommene Zone verstanden sein, weshalb er als ein König auf dem Throne, der alle Fäden bes Gesammtreiches in seinen Händen hält, erscheint. Tali dürfte demnach nichts Anderes sein als die Weltschlange Seschat (Adiseschen-Wasughi) der alten Hindu, die ihnen als Symbol des Götterschuhes und der Ewigkeit galt.

Wir haben es hier weniger bamit zu thun, wie ber Mensch als Mikrocosmos durch seine geistigen Kräfte die er durch seinen Willen und durch das mächtige Wort zur That bringen kann, auf das Gesammtuniversum wirkt, als vielmehr von den physischen und insbesondere von magischen Ginwirkungen des Gesammtuniversums auf den Menschen, als den würdigsten Theil der Natur, nach den talmudischen Duellen zu sprechen.

### §. 54.

Schon Nabbi Jehuda Halewi 4) macht auf die wunderbare Erscheinung ausmerksam, daß eben jene Elemente und Kräfte der Natur, welche zur Erhaltung des menschlichen Organismus dienen, die er in sich ausnimmt, zerset, assimiliert, und badurch seine ver lorenen Stoffe reproduzirt, und seine Integrität ausrecht erhält, daß eben diese Elemente nach einem gewissen Cyslus vor Jahren ihrerseits wieder so feindlich und zerstörend auf die menschliche Organisation einwirken, daß sie diese so lange zerbröckeln und zerssehen, bis der Mensch durch den individuellen Tod zerfällt, in die

<sup>4)</sup> A. a. D. S. 35. S. meinen Commentar Daf.

allgemeinen Naturelemente sich auflöst, und bem Chemismus der allgemeinen Naturstoffe anheimfällt. Diesen ewigen Kampf bes Menschen mit der ihn umgebenden Natur nicht verkennend, vers gleicht das Buch Jezira wie erwähnt, das Herz als den Urquell bes Lebens, mit einem König in der Schlacht, der Anfangs seine Feinde bewältigt und unterwirst, am Ende aber doch dem Kampfe erliegt.

Daß bie Gesammtnatur, bie Sonne, ber Mont, bie übrigen Planeten und Simmelsförper auf die Erde, und namentlich auf Die Menichen als einen Theil berfelben, burch gewiffe Ginftune wirfen, und manigfaltige Wirfungen hervorbringen, mar bei ben Alten fein apriorischer Schluß; benn fie wurden burch augenfällige Erichei ungen bahin geleitet, und fie mußten die fiberischen Gi fluffe, burch mehr ober weniger genaue Beobachtungen inne werben. Der Mond mit feinen fieben- und achtundzwanzigtägigen Perioden insbesondere, befundete seinen Ginfluß auf ben Menschen und beffen Bufiande in auffallender Weise. Dahin gehören, die Menstruation bes Weibes, Die veranderlichen Zufalle bei Wurmfrantheiten nach ben verschiedenen Mondesphasen; Die Bu= und Ab= nahme gewiffer Sautfrantheiten und Afterorganisationen nach benfelben; ber Ginfluß bes Monbes auf gewiffe Rrantheiten. Go erwähnt Reil 5), daß ber Ginflug bes Montes auf Erzeugung ber Rubr in Tropenlandern, von vielen europäischen Merzten jener Gegenden angenommen wurde, indem fie beobachtet baben wollen, baß bie Unfälle und felbst bie Rudfälle ber Rubr, gur Zeit Des Reu- und Bollmondes, häufiger Statt finden. Andere behaupten,

<sup>5)</sup> Fieberlehre, 1. Bb. S. 53.

baß die Pest zur Zeit des Neumondes am bösartigsten sei. Die Braminen warnen ebenfalls vor dem Neumond. Kant sagt 6): Es spricht für die Beobachtung des, durch den Einfluß des Mondes sehr beschleunigten Todes der Fieberfranken in Bengalen, während einer Sonnensinsterniß u. s. w. weil die Anziehung des Mondes, sich zu dieser Zeit mit der der Sonne vereinigt, deren Bermögen auf die Körper der Erde zu wirken, unzweideutig dargethan ist. Endlich gehören hieher die kritischen Tage, und die Anziehungsekraft des Mondes auf die Nachtwandler.

Der Einsluß bes Sonnen- und Mondlichtes auf ben Mensichen, mußte am frühesten beutlich werden, und es wurde bald erkannt, daß beide auf das Wohlbehagen und die Mißstimmung, so wie auf die Aeßerungen der verschiedenen Temperamente mächtig einwirken. Erweitert wurden die Erkenntnisse, durch Beobachtung der stationären Krankheiten nach den verschiedenen Jahresteiten und der Witterung: der wohlthätigen Einwirkung der Sonnenstrahlen, bei Insolation schmerzhafter und kranker Körpertheile und der Einwirkung der Tageszeiten auf Geburt und Tod. — Die schädlichen Einwirkungen der Sonne und des Mondes anerstennend, spricht der Psalmist?): "Des Tages verletzt dich die Sonne nicht, und der Mond nicht des Nachts". — Der Talmud legt der Sonne heilende Kräfte bei 8). Abaii sagte: Der Prophet

<sup>&</sup>quot;) Bermifchte Schriften 3. Thl. G. 520.

<sup>7) \$1. 121, 6.</sup> 

<sup>8)</sup> Ugl. Apollo, ber Sonnengett und Beilungbringer.

fpricht von der heilenden Sonne 9), benn die Sonnenstäubchen 10) besitzen heilende Kräfte 11). — Gott hängte, heißt es im Talmud 12), einen Edelstein dem Abraham an den Hals, und jeder Kranke der ihn anblickte, genas. Nachdem aber Abraham gestorben war, nahm Gott den Edelstein, und hängte ihn in der Sonnensphäre auf.

#### §. 55.

Es bürften die Alten auch einen phistischen Einfluß ber übrisgen Planeten und bes Gesammtsternenheeres auf den Menschen vermuthet haben 13); Der Glaube aber, daß die Himmelskörper als belebte, und mit höhern Kräften begabte Wesen durch geheime magische Kräfte auf den Menschen wirken und einfließen, sein Temperament, seine Eigenschaften, seine Lebensdauer und Schickale bestimmen, war von dem Ganges bis zur Tiber und den herstulischen Säulen allgemein verbreitet. — Den astrologischen Glauben der alten Welt, theilte auch der Talmud; mit dem Unterschiede, daß er den Israeliten unter die unmittelbare Leitung Gottes stellt, und ungeachtet der eisernen astrologischen Nothwendigkeit

<sup>9)</sup> Maleachi 3, 20.

<sup>10)</sup> ארואדיומא (Tagesirlitter) auch Lá (Nichts) genannt S. Joma 206. Wicht hierv. weiter Unten.

<sup>11)</sup> Medarim 8b.

<sup>12)</sup> Baba Batra 65.

<sup>13)</sup> Keppler schließt aus ben Lichtergießungen ber Planeten und Firsterne, auf Wirfungen berselben auf die Erbe. — Paracelsus spricht vom Gesühle ges wisser Kranken für Konstellationen. Einige Kranke fagt er, empfinden die Nevetten, Andere die Konjunktionen ber Gestirne. Bendsen sagt (S. Kiesers Archiv sur Magnetism. 9. B. 1. Hft. S. 86.): Ebense heilfame als starke und entscheidende Krisen, die sich weber burch menschliche Einwirkung, noch durch die Krast tellurischer Substanzen mehr herverrusen lassen, sind

und Vorherbestimmung, es möglich sein läßt, daß durch die Allgewalt Gottes, den Konstellationen entgegen, das Bessere hers beigeführt werde. Dieses drückt der Talmud aus mit der Formel: "Der Israelite hat keine Konstellation" 14). — Rabbi Jochanan macht dieses geltend gegen Rabbi Chanina welcher behauptete: Weisheit und Reichthum, seien Gaben der Konstellation; Denn, sagte Rabbi Jochanan es leißt (Jerem. 10, 2.): Fürchtet euch nicht von den Himmelszeichen wie die Heiben, welche sich vor ihnen fürchten. Rab sagte: Abraham sprach vor Gott, Herr der Welt! Soll mein Knecht mich beerden? Gott sprach, nein, dein Sorossop zeigte mir, ich werde seine Kinder zeugen. Da sprach Gott: Sage dich los von deiner Astrologie, der Israelite ist der Konstellation nicht Unterthan 15).

"Man fand auf ber Schreibtafel bes Rabbi Jehofdyna ben Lewi aufgezeichnet, heißt es im Talmub 16); Wer an einem Sons

in einzelnen Källen nur noch allein burch ben sternisch-magnetischen Einzstuß herbeizusühren. Besonders start wirft die Sonne, daher mage man es nie, die Wirfung der Sonne auf den Kopf der Kranken zu richten, es set denn, daß es auf ausdrückliches Berlangen einer traumwachen Person gezschähe, welcher es durch eine sonnambutistische Anschauung besehlen würde. Die Planeten wirken schon weit schwächer, und wegen ihres größern Abstandes von der Erde, sünd die übrigen Firsterne nech weniger gefährlich. Bei dem magnetischen Heilversahren, würde ich mich daher vorzugsweise der Sterne zur Heilung der Krankheiten bedienen. Presessor Grohmann erwähnt in seinem Aufsahe über Sideralmagnetismus (Das. 2. Hit. S. 52.), die glücklichen Kuren, welche eine Frau zu Ihehve, durch Sympathie der Gestirne verrichtete (S. K. Nork, üb. Fatalismus, S. 290.).

יין מול לישראל (156a. Sabb 156a.

<sup>15)</sup> Sahh, 156a u. Nedar. 22b.

<sup>16)</sup> Sabb. a. a. D.

tag geboren warb, zeichnet fich vor Anbern aus. Rabbi Afche fagte hierauf. Ich und Dime bar Kakustha wurden beibe an einem Conntag geboren: ich wurde Schuloberhaupt, und er ein Räuberhauptmann; Um Conntag wurden nämlich Licht und Finfterniß erschaffen. Wer am Montag geboren wird, wird ein jahzorniger Mann fein; benn an biefem Tage wurde bas Waffer geschieden 17). Wer am Dienstag geboren wird, wird reich und wol= luftig. Un biefem Tage wurden nämlich bie Rrauter erschaffen. Wer an einem Mitwoch geboren wird, ift flug und heiter. Um Mitwoch wurden nämlich die himmelslichter erschaffen. Wer an einem Donnerstag geboren wird, übt fleißig Liebeswerfe. Wer an einem Freitag geboren wird, ber wird ftrebfam im Guten. Wer am Cabbat geboren wirb, ber ftirbt an einem Cabbat, weil um feinet= willen ber Cabbat entweihet murbe. Raba, Cohn bes Rabbi Schila fest hingu: Er wird ein Heiliger genannt werben. -Rabbi Chanina sprach zu seinen Schülern: Webet bin, und faget bem Cohne Lewi's. Nicht bie Konftellation bes Tages wirft ein, fondern bas Geftirn ber Geburtsftunde. Wer unter ber Regierung ber Sonne geboren wird, ift mit Schönheit begabt, ift und trinft vom eigenen But, aber feine Beheimniffe werden offenkundig; wird er ein Dieb, fo ift er nicht glücklich. Wird Jemand unter ber Regierung ber Benus geboren, fo wird er reich und wolluftig, weil bas (Liebes=) Feuer ihm angeboren ift. Wer unter ber Regierung bes Mertur geboren wirb, ber wird erleuchtet und flug fein, weil Merkur ber Schreiber ber Sonne ift 18). Wer unter ber Regierung

<sup>17) 379,</sup> Scheiben, und ftreiten.

<sup>18)</sup> Merfur, Nebo (133), gilt ben Morgenlandern für ben Schreiber bes Simmels, ber bie Folge ber himmlischen und irrifden Begebenheiten aufzeichnet, und ift bem agnptischen Bermes ober Anubis verwandt, und eben

bes Mondes geboren ist, sernt Ungemach ertragen 19). Er bauet und reißt ein, er reißt ein und bauet 20), ist und trinkt von fremben Gut 21), seine Geheimnisse bleiben verborgen, und er ist als Dieb glücklich. Wer unter der Negierung des Saturn geboren wird, dessen Plane werden vereitelt 22). Nach Andern, werden die Anschläge Anderer gegen ihn vereitelt. Wer unter der Negierung des Jupiter geboren wird, wird ein gerechter Mann 23). Wer unter der Negierung des Mars geboren wird, der wird Blut vergießen. Nabbi Asch erklärt dieses; er wird entweder ein Räuber, oder ein Metzger, oder ein Kinderbeschneider. Abaii sest hinzu: oder ein Richter."

Wir haben bereits eiwähnt, daß der Talmud die siderische Nastur des Menschen als hypostasirte Wesenheit desselben betrachtet. Diesen Siderismus, als präeristirend in der Konstellation des Menschen wurzelnd, nennt er Masol (572). Ausgezeichnete Personen haben ihren eigenen Stern, so hieß, nach dem Talmud, der Stern des Feldherrn Sisra, Meros (Nicht. 5, 23.) 24). Der Siderismus der Proselyten, war am Sinai zugegen 25).

beshalb follen ihm die Araber am 4. Wochentage, einen ber Schreibefunst fundigen Jüngling geopfort haben. (Gesenius, 2. Beil. 3. Comment. über Jesaja, S. 342.). Bgl. hiemit, was wir oben über Metatron sagten.

<sup>19)</sup> Abnahme bes Lichts.

<sup>20)</sup> Mondesphafen.

<sup>21)</sup> Weil ber Mond fein eigenes Licht hat, und fein Licht von ber Sonne empfängt. Raschi überfah biefes, und erflart bie Stelle unrichtig.

<sup>22),</sup> Caturn שבחאל, gerftoren. Auch bie Zeit zerstört ihre eigenen Kinber.

<sup>23)</sup> PTE, Jupiter, und Berechtigfeit.

<sup>24)</sup> Moed Kat. 16a.

<sup>25)</sup> Sabb. 145b.

Lon ber Konstellation, sagte Raba, hängt ab: Kindersegen, Lebensdauer und Lebenserwerb 56). — Job verfluchte seine Konstellation 27). — Weil die Schicksale des Menschen durch tie Konstellation genau verherbestimmt sind, so kann weder die Verletzung einem Menschen zugefügt, noch der Ted zusällig sein 28). Begegnet daher Jemand Schlangen oder Storpionen die ihn anzischen, und er tödtet sie, so wisse er, sie waren ihm zu tödten bestimmt. Töttet er sie nicht, so wisse er, sie waren ihn zu tödten bestimmt, aber es geschah für ihn ein Wunder 29).

Menschen die unter einer und berselben Konstellation geboren sind, steben mit einander in Rapport und magischer Sympathie 30). Der Talmud stellt, nach dieser Prämisse sogar ein Problem auf, ob solche Menschen auch gleiche Muttermale haben? 31).

### §. 56.

Die Konjunftionen der Planeten, Sonnen- und Montes finsternisse, üben manchen Ginstluß auf Vegetabilien und Menschen aus. Samuel lehrte: Wenn die Frühlingsnachtzleiche (מקופת ניסן) auf die Jupiterstunde fällt, so ist die Kraft der Fruchtbäume ge-

<sup>26)</sup> Moed Kat. 28a.

<sup>27)</sup> Pessach. 2h.

<sup>28)</sup> Bab. Kam. 1b.

<sup>29)</sup> Sabb 121b.

<sup>30)</sup> Nedar. 39b Bab. Mez. 30b. E. hiev. noch weiter Unten.

<sup>31)</sup> Jeham 120a Much. Maichi überiest es, veruca, Warze. Targum Jeruich überi. NW, mit NOW. Ich glaube, daß insbesondere hier, unter NOW der Naevus Maternus zu verstehen sei.

brochen. Fällt bas Wintersolstitium (NIO ADIA) auf eine Jupiterstunde, so vertrocknen die Saaten; dabei muß aber der Neumond auf die Mondes- oder Jupiterstunde fallen 32). (Die erste Stunde des Abends auf den Sontag, (bei und: Samstag Abends v. 6—7 Uhr), ist die des Merkur. Die zweite, die des Mondes. Die dritte, des Saturn. Die Vierte, des Jupiter. Die fünste des Mars. Die Sechste, der Sonne. Die Siebente, der Venus. Die achte Stunde ist wiederum die des Merkur, u. s. s. s.

Die Rabbinen lehrten: Connenfinsterniß ift ein bofes Beid, en für alle Bölfer. Es ift als wenn ein König seinen Untergebenen ein Mahl bereitet, und vor ihnen eine helle Leuchte ftellen läßt, gurnt er ihnen aber, fo befiehlt er feinem Diener, bie Leuchte gu entfernen, bamit fie im Finftern weilen. - Rabbi Meir lehrte: Berfinsterung ber Simmelslichter, ift inebefondere für Jerael ein bofes Zeichen, weil ihm bas Unglud nicht fremd ift. Rommt ber Lehrer in die Schule mit der Beifel in der Sand wer fürchtet fich ba? wohl berjenige, ber täglich Schläge befommt. — Die Rabbinen lehrten: Connenfinsterniß ift ein bofes Beichen für bie übrigen Bölfer, Mondfinsterniß für die Israeliten, benn diefe rechnen ihre Zeit nach bem Monde, und jene nach ber Conne. Ift die Berbunkelung am öftlichen Himmel, so ift es ein boses Zeichen für bie Bewohner bes Oftens; am weftlichen Simmel, für bie Bewohner des Westens; in ber Mitte bes Firmamentes, für alle Erbenbewohner. Blutrothes Aussehen, ber Conne, bebeutet Krieg. Granes Aussehen, Sungerenoth. Geschiehet bie Berbunflung beim

<sup>32)</sup> Erubin 56a.

<sup>33)</sup> E. Pessach 94h. und 118h. und Tossaph. Daf.

Sonnenuntergang, so ist bas Strafgericht noch fern. Beim Sons nenaufgang, so eilt es schnell herbei. Nach Andern verhält es sich umgekehrt. — Nie trifft ein Bolk ein allgemeines Unglück, wo nicht dessen Himmelsfürst (Schutzeist, s. Oben) eine Niederslage mit erleidet. Wandelt Israel aber nach dem Willen Gottes, so hat es von all diesem Nichts zu fürchten 34).

Die Nabbinen lehrten ferner 35): Wegen vier Sünden wird bie Sonne verdunkelt. Wenn der Gerichtsvorsteher stirbt, und nicht gehörig betrauert wird. Wenn eine verlobte Jungfrau in der Stadt vergebens um Silfe ruft (wenn ihr Gewalt angethan wird) wegen Pädrastie und wegen gleichzeitiger Ermordung zweier Brüder. — Die Himmelslichter werden verdunkelt, wegen Verfertigung falscher Schuldschiene, wegen falschen Zeugnisses, wegen Benügung fremder Weideplätze und nutsloser Fällung von Fruchtbäumen 36).

### §. 57.

Sierher geboren noch bie dies nefasti, über welche wir, auf-

<sup>84)</sup> Nach Jerem. 10, 2. - Sabb. 156a.

<sup>35)</sup> Derech Erez 2.

<sup>36)</sup> Suca 29a. — Für bie Einwirfung ber Finfterniffe auf ben Menichen, Bgl. Meats Beebachtungen, welche er zu London theils selbst machte, theis von andern Erzten entlehnte, baß sich nämlich Kranke bei Sonnens sinfternissen am gefährlichsten befanden. Bace befam jedesmal bei Eflirsen Thumachten. Rammagini versichert, baß mahrend einer Eritemie zur Stunde ber Berbunfelung sehr viele Kranke starben (Nork. a. a. D. S. 287.). — Emredelles soll burch Raucherungen und magische Scheiterhaufen in einer Best, die bei einer Sonnensinsterniß entstand, vielen Menschen bas Leben gerettet haben (Plinius L. 36. c. 27.)

fer dem Verbote des Wassertrinkens an Mitwoch = und Freitagsabenden 37), folgende Talmubstelle 38 herausheben.

Samuel lehrte: Die Zeit zum Aberlaffen ift Sonntag, Mitwoch und Freitag. Richt laffe man zur Aber, Montag und Donnerstag, benn so sagte Mar 39): Nur wer bas Berbienst ber Cltern zu genießen hat, laffe Montag ober Donnerstag zur Aber, weil an beiden Tagen bas himmlische und irdische Gericht seine Sitzungen halt. Dienstag laffe man nicht zur Aber, weil an ihm ber Mars in ber gepaarten Stunde regiert. (Raschi erklart bieses folgenberart: Mars hat bie Verwaltung über Krieg, Beft und Unglück jeglicher Art. Die gepaarte (gerabe) Zahl, ift ebenfalls eine ominofe, weil bei folder die Damone Macht haben. (Pessach. 110.), und Unglud bevorstehet. - Die Ordnung der Planeten ift: Saturn, Jupiter, Mars, Conne, Benus, Merfur, Mond. Die Stundenordnung in welchen sie regieren, beginnt mit ber Schöpfung ber himmlischen Lichter, b. i. Mitwoch in ber ersten Stunde bes Tags (bei uns von 6-7 11hr Morgens). In biefer herrscht Saturn, in ber zweiten Jupiter, in ber britten Mars, u. f. w., also 7 Planeten in 7 Stunden. Dieser Cyflus gehet immer fort. Nach biefer Ordnung finden wir, daß in ber erften Stunde einer jeden Nacht, die Planeten in folgender Reihenfolge regieren: Mertur, Jupiter, Benus, Saturn, Conne, Mond, Mars. Nämlich in ber erften Stunde nach Ausgang bes Cabbats, Merfur; in ber erften Stunde ber Nacht auf Montag, Jupiter u. f. w. Rach biefer Ordnung regieren ferner in ben

<sup>37)</sup> B. bief. weiter unten.

<sup>56)</sup> Sabb. 129b.

<sup>30)</sup> Nom. propr. ober Lehrer Camuele? Mar, Meifter.

ersten Tagesstunden ber sieben Wochentage: Conne, Mond, Mars, Merfur, Jupiter, Benus, Satnrn 40). Es regiert nämlich in ber ersten Stunde Sonntag Morgens, Die Sonne, in der ersten Stunde Montag Morgens, ber Mond, Dienstag Morgens, Mars. Mars kommt also an bemselben Tage wieder zur Regierung in ber 8. Stunde, alfo in einer gepaarten Stunde. Un ben andern Tagen fällt die Regierung bes Mars nicht mehr auf eine gepaarte Stunde, blos bes Nachts, aber ba ift es nicht gewöhnlich gur Alber zu laffen.. Auf bie Bemerfung bes Talmubs, baß am Freitag benn boch ber Mars in einer gepaarten Stunde regiere? (Maschi: In ber ersten Morgenstunde regiert Freitag, wie erwähnt, bie Benus. Ihr folgen nach ber angegebenen Ordnung: Merfur, Mond, Saturn, Jupiter, Mars. Letterer regiert also in ber fechsten Tageoftunde 41)) erfolgt bie Antwort, bag am Rufttage bes Sabbats, sich gar viele Leute zur Aber laffen, und "Gott fchütt die Ginfältigen."

Samuel lehrte ferner: Am Vierten, ber ein Vierter, Biersehnter ober Vierundzwanzigster ist, ist bas Aberlassen gefährlich (Raschi: b. h. an einem Mitwoch ben 4., 14. ober 24. bes Mosnats). Ebenso am Vierten, ber feine Vier nach sich hat (Raschiste). h. Mitwoch, nach welchem feine 4 Tage mehr bis zum kommenden Neumond sind). Am Neumond und den barauf solgenden Tagen, ist der Aberlass entkräftend. Am dritten Tage nach dem Neumond, ist er gefährlich. Am Rüsttage eines Festes lasse man nicht zur Aber, wegen des Rüsttages des Wochensestes, denn an diesem Tage wehet ein Wind, welcher der "Würger" heißt, und

<sup>10),</sup> Daher ber Rame ter fieben Wochentage.

<sup>41)</sup> S. Tossaph, Erub. 56a. Unf. 178.

wenn die Israeliten die Thora nicht angenommen hatten, würde er sie allzumal hingewürgt haben 42).

# B. Moralische Ursachen der Krankheiten und anderer Kalamitaten.

§. 58.

In der Bibel findet sich sowohl thatsächlich, daß für begansgenes Unrecht und fündhafte Handlungen, Krankheit und Tod als göttliche Strafe erfolgten, als auch Androhungen dieser physischen Nebel, für Nichtbefolgung des göttlichen Willens. — Der ägypstische Pharao wurde mit seinem ganzen Haushalte, wegen des an Sara begangenen Frauenraubes, mit Plagen heimgesucht 43); und Abimelech, der König von Gerar, deshalb mit dem Tode bedros

<sup>42)</sup> Theophraft Paracelfus fagt: Ginige Rranke empfinden bie Aspekten, Andere Die Conjunttionen der Beftirne. Etliche werden burch bie Dauer bes Ta= ges, Andere durch bas Berweilen bes Mondes angerührt in ihrer beweglichen und im fcnellen Wechfelftand begriffenen Empfindungsweife. (Tefta, Bent. üb. b. period. Beränderungen im franken und gefunden Buftande bes menfchl. Körpers. Wien 1791.). - Bon ber Tagmahlerei magnetifcher Rranten , f. Benbfen Archiv für Magnetismus Bb. 9. Sft. 2. G. 60. -Auch ben verschiedenen Winden werben im Talmud schädliche und beilfame Wirkungen beigelegt. Co fagte Rabbi Chanina im Namen Rab's: Es weben täglich 4 Winde und mit jedem von ihnen zugleich ber Nordwind, benn ohne biefen konnte bie Welt nicht eine Stunde bestehen. Der Gub= wind ift ber fchablichfte, und wurde biefem ber Ben-Nez (Sohn bes Sperbers) nach Rafchi, ein Engel, ber in ber Bestalt eines Sperbers gebildet ift (man erinnert fich hierbei an ben auptischen Dfiris,) nicht Ginhalt thun, fo möchte er bie Welt gerftoren. Gittin 31b. Baba Batra 25a. Bgl. Jebamot 72b. - Als Rabbi Rachman ben (ebenfalls fchab: lichen) Oftwind wahrnahm, rief er: die Damonin wehet! Gittin a. a. D. 43) 1. B. M. 12, 17.

het <sup>44</sup>). Wenn Israel ber Stimme Gottes gehorchen werbe, wird ihnen zugesagt, von den Plagen Ügyptens freizubleiben <sup>45</sup>). Mistiam wurde, wegen einer Nachrede gegen Moses, mit dem Aussfaße bestraft <sup>46</sup>). Strafgerichte und insbesondere Krankheiten, wersden dem Bolke angedroht, wenn es nicht den Gesehen gemäß lesden werde <sup>47</sup>). — Die Astoder, welche die erbeutete Bundeslade in ihrer Stadt zurüchhielten, wurden mit Feigwarzen behaftet <sup>48</sup>). Bon den Cinwohnern BetsSchemesch starb eine ungeheuere Menge, weil sie die Bundeslade anschaueten <sup>49</sup>). Wegen der bewerkstelligsten Bolkszählung durch David, brach eine surchtbare Pest aus <sup>50</sup>). Der König Usiahu, welcher hochmüthig genug war, die priesterslichen Räucherungen im Tempel selbst vorzunehmen, wurde beshalb mit einem lebenslänglich anhaltenden Aussaße bestraft <sup>51</sup>). u. s. w.

#### §. 59:

Der Talmud spezialisirt an fehr vielen Stellen Krankheiten und sonstige Kalamitäten, als Strafen für gewisse Sünden.

Einen generellen Satz spricht Rabbi Ume and: Kein Tob ohne Sünde, und keine Schmerzen ohne ein Vergeben 32), und Rabbi Alexandri sagte: Der Kranke geneset nicht eber, man hatte

<sup>44)</sup> Daf. 20, 7.

<sup>45) 2.</sup> B. M. 15, 26.

<sup>46) 4.</sup> B. M. C. 12.

<sup>47) 3.</sup> B. M. C. 26. unb 5. B. M. C. 28.

<sup>48) 1.</sup> Sam. 5, 6.

<sup>49)</sup> Daf. 6, 19.

<sup>50) 2.</sup> Sam. C. 24. Bgl. 2. M. 21, 12.

<sup>51) 2.</sup> Chron. 26, 16. 19.

<sup>52)</sup> Sabb. 55a.

thm benn früher alle seine Sünden verziehen 53). Den Kranken stellt der Talmud unter die unmittelbare Anfsicht und den Schut der Gottsheit. Gott, sagt der Talmud, speiset (nährt) den Kranken. — Besucht Jemand einen Kranken, so seize er sich nicht auf den Divan, und nicht auf eine Bank, noch auf einen Sessel, sondern er verhülle sich und sitze auf den Boden nieder, denn die Sch'china ruhet zu Hänpten des Kransten <sup>54</sup>). "Wohl hat man zu beten, daß man nicht krank werde, denn dann heißt est zeige deine Berdienste auf, wenn du gesunden willst" <sup>55</sup>). — Nicht die Schlange tödtet den Menschen, sondern die Sünde tödtet ihn <sup>56</sup>). Die Rabbinen lehrten: Es gibt dreierlei Arten der Wassersucht. Bei jener, die als Strafe für begangene Sünden erscheint, schwillt der Leib an, bei der als Folge der Entbehrung, ist er aufgelausen, bei der durch Zauberei bewirkten, magert der (übrige) Körper ab. <sup>57</sup>).

"Wegen drei Sünden sterben die Frauen beim Gebären: Wenn sie verabsäumen die religösen Vorschriften bei der Mensstruation, die Vorschriften für die Hebe des Teiges und die Sabsbattichter 58). — Bei der Geburt sterben die Frauen (oder die Kinder), weil sie den Kindern sabbatentweihende Dienste leisten, und nach Anderen auch deshalb, weil sie die heilige Lade mit dem profanen Namen Arna (Kasten) benennen 59). — Wegen zwei Sünden sterben die gemeinen Leute. Weil sie die heilige Lade Arna, und die Synagoge Volkshaus nennen 60). — Wegen Richts

<sup>53)</sup> Nedar. 41a.

<sup>14)</sup> Nedarim 40a. unb Sabb. 12b.

<sup>15);</sup> Sabb. 32a.

<sup>56)</sup> Berach, 33h.

<sup>57)</sup> Sabbat 33a.

<sup>58)</sup> Sabb. 31a.

<sup>50)</sup> Daf.

co) Daf.

guhalten ber Gelübbe, ftirbt bem Manne jeme Chegattin: Co Rabbi Nathan. Raba fagt, die kleinen Kinder sterben ihm 61). -Nächstenhaß ohne Beranlaffung, bewirft Abortus und ben Tob ber Kinder 62). — Wegen Unterlassung ber Trauer über bas Ableben eines frommen Mannes, fterben bie Rinder in früher Jugend 63). - Feuersbrünfte entstehen, wegen Entweihung bes Cabbate 64). — Bon ben Gunben wegen beren Jerufalem ger. ftort wurde, f. bafelbst. — Rabbi Jinchak fagte: Drei Dinge machen, bag bie Gunben bes Menschen gebacht werben (und ihn bie Strafe ereilt.): Das Geben ober weilen, neben einer baufällis gen Mauer, zu viel Bertrauen auf bas Gebet (fo Rafchi. Nach Tojaphot: Mangel an Andacht), und bas Berabbeschwören bes göttlichen Strafgerichtes über ben Nebenmenschen 65). — Rabbi Joseph sagte: Dbichon nach ber Zerftörung bes Tempels bas hohe Tribunal ber Synedrin aufgehört hat, so hörte gleichwohl bas peinliche Gericht ber vier Tobesftrafen nicht auf. Wer ben Tob bes Steinigens verfchulbet, fällt entweder von einer Bobe, ober ftirbt burch ein wildes Thier. Ift Jemand bes Feuertobes schuldig, fo kommt er entweder bei einer Feuersbrunft um, ober ftirbt am Schlangenbiß. Wer ben Tod burch bas Schwert verschulbet, verfällt entweder dem weltlichen Gerichte, ober wird von Räubern erschlagen. Wer endlich ben Tod bes Erbroffelns schulbig ift, ertrinkt entweder, ober er stirbt an ber Halsbraune 66). - Die

<sup>61)</sup> Daf. 32b.

<sup>62)</sup> Daf.

<sup>65)</sup> Daf. 105h.

<sup>64)</sup> Daf. 119h.

<sup>65)</sup> Resch. Hasch. 16b.

<sup>66)</sup> Ketub. 30a. Sanhedr. 37h. Sola 8h.

...

Güter bes Staatsbürgers werben wegen vier Gunben eingezogen (vom Gewalthaber confiszirt): Wegen Vorenthaltung bezahlter Wechselbriefe, wegen Wucher, wenn man das Unrecht hintans halten könnte, und es nicht thut, und wenn öffentlich ausgespros chene Widmung von Almosen nicht zugehalten wird. Rab sagte 11m vier Gunden willen gehen bie Guter ber Burger zu Grunde. 11m Willen des Vorenthaltens bedungenen Lohnes, um Willen der Verfürzung des bedungenen Lohnes, des Abmalzens der öffent= lichen Laften von ber eigenen Schulter, und Belaftung bes Mitburgers, und endlich um Willen bes Hochmuthes. Lettere Gunde überwiegt alle früher aufgezählten 67). — Alls Urfachen von Sun= gersnoth, Rrieg, Best, Schaben burch wilbe Thiere und bes Erile, werben verschiedene Gunden aufgeführt 88). Endlich bewirken simulirte Rrankheiten ben wirklichen Ausbruch bes Ilbels. Wer nicht lahm und nicht blind ift, und ein foldes lebel simulirt, ber stirbt nicht eher, bis er in Wahrheit lahm ober blind ge= worden 69).

Der Fluch ber Nabbinen ist bem Talmud von surchtbarer Kraft; er töbtet unsehlbar. Ja, ber Fluch bes Weisen, sollte er auch nur irrthümlich ausgesprochen sein, gehet in Erfüllung 7°). Den Fluch ber Nabbinen nennt ber Talmub, "bie Schlange ber Nabbinen, beren Biß zu heilen unmöglich ist" 71). Im Traktate Abot 72) heißt es: Erwärme dich am Feuer der Weisen und hüte

<sup>67)</sup> Suca 29a.

<sup>68)</sup> Abot 5, 8, 9.

<sup>69)</sup> Peah. 8, 9.

<sup>70)</sup> Sanhedr. 90b.

<sup>71)</sup> G. n. A. Sabb. 109b, 110a, u. w. unten.

<sup>72) 2, 15.</sup> 

bid vor ihren glühenden Kohlen, daß bu bich an ihnen nicht verbrenneft; benn ihr Big ift ber Big bes Schafals, ihr Stich ift ber Stich bes Storpions, ihr Gift, bas Gift ber Schlangen und ihre Worte allzumal find glühende Kohlen. — Wer in Wegenwart seines Lehrers eine Haladya decibirt, verdient ben Tod. Rabbi Elieser hatte einen Schüler, ber fich biefes Bergebens ichulbig machte. Da fprach Rabbi Eliefer zu seiner Frau Ima - Schalom: Ich wurde mich wundern, wenn biefer bas Jahr ausleben follte, und wirklich ftarb ber Schüler im felben Jahre. Bift bu ein Prophet? fragte ihn die Frau. - "Ich bin kein Prophet, noch eines Propheten Sohn," antwortete Rabbi Elieser, sondern mir wurde bie Aberlieferung: Wer in Gegenwart feines Lehrers ein Gefehesurtheil fallt, hat bas leben verwirft. Diefer Schuler hieß Jehuda ben Goria. - Wogu, fragt ber Talmud biefe umftanbliche Angabe? - Damit man nicht glaube, die Erzählung ware blos eine Bas rabel 73). - Rab fluchte ben Samuel, welcher ihn ärgerte, er moge seine Rinder nicht groß gieben und ber Fluch ging in Er= füllung 74). — Gin hund den die Rabbinen fluchten, verbrannte. Ein Rabbi fürchtete einen gewaltthätigen Menschen öffentlich in ben Bann zu legen, und that es im Geheimen. Der Anathema-

tisirte starb 75).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Erub. 63a.

<sup>74)</sup> Sabh. 108a.

<sup>75)</sup> Moëd Kat. 17a.

# C. Magische Ursachen der Krankheiten und anderer Unglücksfälle.

S. 60.

Wir werben im folgenden Abschnitte Gelegenheit nehmen, über die, dem menschlichen Worte beigelegten Aräfte zu sprechen. Sier erwähnen wir blos, baß, nach bem Glauben bes Talmuds, bie Rede welche ben Lippen entfährt, es fei zum Guten oder zum Bofen, gar leicht dem guten oder dem bofen Ereigniffe forderlich fein fonne. Der Talmud hat für diese beiden Momente, zwei stercotype Formeln. Diese lauten: "Öffne beinen Mund nicht bem Catan" 26), b. h. man enthalte fich ber unglücksverfundenden Nebe, ober wie wir fagen: Man mahle ben Teufel nicht an bie Wand. Und: "Es ift den Lippen bie Gewähr geleiftet 77), b. h. bie gute Rede trifft leicht ein. Go fagte Abraham zu den Jungen: Erwartet und hier, bis wir zurücksommen 28), als er noch glauben mußte, er werde nach dem Opfertode Ifaats allein zu= rudfehren. Seine Rebe aber ging in Erfüllung und fie fehrten beibe wohlbehalten zurück. — "Man fage nicht N. N. leibet am Blutfluße" 29), benn er gleichet einer fliegenden Quelle (Rafchi: Er wird leicht von einem Menschen auf den Andern übertragen 80).

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) אל תפתח פה לשטן Berach. 19a.

יים Moëd Kat. 18a. ברית כרותה לשפתים (יי

<sup>78) 1.</sup> B. M. 22, 5.

<sup>79)</sup> בורךם. Co tefen Rafchi und Aruch und erflären es mit "heftige Diarrhoe." Andere lefen DITI . R. Niffim nimmt es als eine Zusammenfetung von כור, Duelle und Plut und überf. es, Golbaberbluiffuß. D. A. bebeutet bas Wort ein Gefchwur, bas man bonne maline (melaena, die ichwarze Ruhr) nennt, und aus welchem Blut fließt.

<sup>80)</sup> Nedar 41h.

Ferner vermeibe man burch Bewegungen und Demonstrationen, gewisse unglückliche Situationen plastisch barzustellen. Der Lehrer, heißt es im Talmud, kann zum Unterrichte der Schüler, gewisse Manipulationen der religiösen Handlungen an seiner Berson zeigen. Nur thue er es nicht mit der Manipulation des Schlachtens, und mit der Beschreibung des Aussatzes (Raschi erklärt, damit er sich diese Tinge nicht in Wirklichseit zuziehe) 81).

#### §. 61.

Alls schädlich werben folgende Dinge angegeben.

Resch Latisch fagte: Wer folgende vier Dinge thut, fest fich einer Lebensgefahr aus, und hat bas ihn überfommenbe Unglud, fich felber zuzuschreiben. 1) Wer zwischen einer Balme und einer Wand seine Nothburft verrichtet. 2) Wer zwischen zwei Balm= bäumen hindurchgehet. 3) Wer Trinkwaffer von einem Undern borgt. 4) Wer über ausgeschüttetes Wasser hinschreitet, hatte es auch seine eigene Frau vor seinen Augen ausgeschüttet. - Diese vier Dinge, fagt Raschi, find wegen bes bosen Beiftes Schablich. - 3wischen ben Palmbäumen burchgeben, fahrt ber Talmud fort, ift nur bann schäblich, wenn ber Zwischenraum feine vier Ellen beträgt (fonft hatte ber Sched Raum nebenhin zu paffiren) und mehr fein anderer Weg vorhanden ware. Das Gehen über aus= geichüttetes Waffer ift nur bann ichablich, wenn man es nicht früher mit Erde überstreuet, noch barauf gesputt hatte, noch auf einem Gfel geritten, noch fich früher bie Schuhe ausgezogen hatte. Un Orten aber wo Zauberei getrieben wird, ift es unbedingt schädlich. Ginft ritt ein Mann auf einem Efel und bloßfüßig

<sup>\*1)</sup> Gittin 57h.

darüber und bennoch schrumpften die Schuhe ein und die Beine zehrten ab \*2). — Rabbi Jişchak sagte: Lebensgefährlich ist das Schlasen im Schatten eines einzelstehenden Palmbaumes und übersbaupt im Schatten während Mondscheins gegen Ende des Mosnats, wo der Schatten nach Westen fällt (Raschbam: die Däsmone fürchten sich im Mondlichte zu wandeln und schleichen an der Mauer weg, wo diese einen Schatten wirst) \*3). — Fünserlei Schatten sind schädlich (Naschi: weil ein böser Tämon in ihnen haust). Der Schatten eines einzelstehenden Palmbaums; der Schatten des Chanda-Baumes \*4), der Schatten des Kappernsstrauches (NIII) und des Sperberbaumes (NIII) und nach Einigen, auch der Schatten eines Schisses. Überhaupt der Schatten starkbelaubter und vielästiger Pflanzen. So sagte einst eine Schedin zu ihrem Sohne: Meide die Feigenbohne (NIIII), denn diese Pflanze rödtete deinen Vater und deinen Großvater \*5).

Wer auf dem zurückgebliebenen Stumpf eines abgehauenen Baumes seine Nothdurft verrichtet, den befällt das Hämorrhoisdalübel. Wer das Haupt auf ihm ruhen läßt, bekommt haldsseitigen Kopfschmerz. Wer über ihn hinschreitet, ohne den Fußauf ihn zu seßen, der wird erschlagen wenn der Stumpf abgeshauen wird, und stirbt, wenn er entwurzelt wird \*6).

<sup>82)</sup> Pessach. 111a.

<sup>83)</sup> Daf.

יבינרא א על פנדא (<sup>64</sup>). כינרא (יים .

<sup>95)</sup> Daf. 111b.

<sup>86)</sup> Daf.

Wasser aus einer Schüssel trinfen, bewirft leicht ein Augenfell (ברקיתא).

Abaii fagte, folgende Dinge können leicht den Aussas bewirken: Wer auf einer unausgearbeiteten Thierhaut schläft; der Blakfisch Genuß (שׁבֹרְמֹא) im Frühlingsmond; der Genuß des Überrestes vom Blaksischgerichte (אַבְּרַמָּא); das zu ofte Waschen mit heißem Wasser; auf Eierschalen treten, und wer die (von den weißen Läusen) gereinigten Kleider, vor Ablauf von acht Tagen wieder anziehet, weil da die weißen Läuse wieder ausseleben 87).

Rabbi Chanina fagte: Es ist verboten, in einem Zimmer allein zu schlasen, benn wer es thut, ben ergreift bie Lilith 88).

Rabbi Muna pflegte zu sagen: Die Hand ans Auge, werde abgehauen (d. h. des Morgens vor dem Händewaschen, ist das Berühren des Auges mit bloßem Finger höchst nachtheilig; weil, wie Raschi bemerkt, ein Kakodämon daran hastet. Die Hyperbel vom Abhauen der Hand, für: im höchsten Grade schäblich, wird auch bei allen Folgenden von Rabbi Muna gebraucht). Die Hand in die Nase, in den Mund, ins Ohr, an die Aberlasswunde, an das männliche Glied, an die Afteröffnung, an den Bierbecher (MII) geführt, verdient abgehauen zu werden. Denn die Hand blendet, macht taub, verursacht Polypen und macht übeln Geruch aus Nase und Mund. — Rabbi Nathan sagt: es ist dieß die Bat-chorin 89).

<sup>87)</sup> Daf. — Abaii durfte schwerlich ben Acarus Scabiei gemeint haben.

<sup>86)</sup> Sabb. 152a.

<sup>29)</sup> Rach Rafchi, heißt ber Ratobamen, welcher an ben ungewaschenen Sanz

Man lehrte: Drei Dinge wurden von den (menschlichen) Nå, geln ausgesagt. Wer die abgeschnittenen Nägel vergräbt, ist fromm; wer sie verbrennt, ist noch frommer; wer sie wegwirft, ist bos-haft; denn es könnte eine schwangere Frau über sie hinschreiten und dadurch abortiren <sup>90</sup>). — Samuel sagte: Vernachläßigung der Kopshaare, führt zur Blindheit; Vernachläßigung des Anzuges, zur Melancholie; Vernachläßigung der Haut, zu Ausschlägen <sup>91</sup>).

Abaii sagte: Man schüttet nicht bas Wasser nach bem zweisten Händewaschen <sup>92</sup>) auf die Erde, nicht etwa des Schmuzes wesgen, sondern, wie mir mein Lehrer <sup>93</sup>) sagte, weil an diesem Wasser ein böser Geist haftet. — Ferner lehrte ihm dieser sein Lehrer: Wenn Jemand den Trinkbecher ergreift, darf von dem, dor ihm stehenden Gerichte nichts weggenommen werden; nicht etwa deshalb, damit er nicht böse werde, sondern weil dadurch Betäubung (ATTUC) entstehen kann. Man seget den Speisenabsall nicht der Reinlichseit halber weg, sondern weil sonst Armuth herbeigessührt würde. Man trinke keinen Schaum, nicht weil er sabe schmeckt, sondern weil er Schnupsen macht. Bläst man ihn weg,

ben frühmorgens haftet, Bat - chorin. Wahrscheinlicher ift Bat Chorin ber Name einer gewissen Augenfrankheit, welche A. Muna als Folge ber Berührung des Auges mit der ungewaschenen Hand betrachtet. So kommt in derselben Talmubstelle eine Augenfrankheit unter dem Namen Bat - Me-lech vor. S. Tossaph Nidda 13b. Anf.

<sup>90)</sup> Moëd Kad. 18a. Nidda 17a. — Nach Aruch S. w. שלש, ift bas Berbrennen ber Mägelfräne für ben Menschen selbst schädlich. S. Nidd. a. a. D. Tossaph. Aus. שורפן

<sup>91)</sup> Nidda 81a.

<sup>92)</sup> Das zweite Bafden geschah nach ber Mahlzeit.

<sup>93)</sup> Rabba bar Nachmani.

macht es Kopfweh, entfernt man ihn anderartig, bringt es Arsmuth. Man warte also bis er sich von selbst verliert. — Man ist die Pstanzen nicht vom unaufgelösten Bunde ab, nicht weil es wie Gefräßigkeit aussähe, sondern weil der Zauber leicht wirst. Man ist nicht von dem Gemüse das auf den Sis (Divan) gestallen, nicht weil es ekelhaft wäre, sondern weil es einen übeln Mundgeruch macht. Man stehet nicht unter einer Trause, nicht etwa deshalb, damit man nicht naß werde, sondern weil da der öftere Aufenthalt der Kakodämone ist. Wenn man trinkt, gieße man früher vom Getränke Etwas ab (Libation?), nicht etwa damit das Getränke reiner werde, sondern wegen des bösen Wassers. (Naschi: Es könnte davon früher ein Dämon getrunken haben) 94).

Trinkt eine Kate vom Blut eines Menfchen, fo entsteht bei biefem Menfchen Entkräftung 95).

Rabbi Jochanan sagte: Man barf sich mit keinem irbenen Scherben den Unus reinigen (post alvi depositionem), wegen Zauberei (die vom Zauberer bewirft, dann leichter hastet). Rabbi Chasda und Rabba bar Rabbi Huna besanden sich einst aus einem Schisse. Sine Matrone sorderte sie auf, sie möchten sie bei sich sigen lassen. Jene verweigerten es. Da sprach sie Etwas und bannte (ITTON) das Schiss (daß es nicht weiter konnte). Jene sprachen ihrerseits Etwas, und das Schiss wurde frei. Darauf sagte die Matrone. Ich kann euch freilich Nichts anhaben, da ihr euch nicht mit einem Scherben reinigt, noch das

<sup>94)</sup> Cholin 105b.

<sup>95)</sup> Sahh. 75h.

Ungeziefer auf euern Kleibern töbtet (ohne es früher vom Kleibe entfernt zu haben), und die Pflanzen nicht vom Bunde ab effet 96).

Wer sich reinigt mit einem brennbaren Stoffe, bessen Mastbarm erschlafft 97).

Bedient man sich des Öls zum Salben, so thue man es indem man das Öl aus der (hohlen) Hand nimmt und nicht aus dem Gefäße, denn die Dämonenbeschwörer besprechen nur das Öl im Gefäße und nicht das in der Hand. Es ist zwar erlaubt die Hülfe solcher Besprecher (proproduct) zu su suchen, doch thue man es lieber nicht, denn sie lügen (trügen). — Rabbi Jischak, Sohn des R. Samuel bar Martha kam einst in eine Herberge. Man brachte ihm Öl in einem Gefäße, und er salbte sich daraus da suhren ihm im Gesichte Blasen auf. Als er auf den Markt kam, sah ihn ein Weib, dieses rief: den Geist des Chamat (NOT) der Name eines Sched) sehe ich da! Sie that ihm dafür und er genas <sup>98</sup>).

### §. 62.

In Beziehung auf Coitus und Schwangerschaft, finden wir folgende Talmubstellen:

Wer nackt vor einem Lichte steht, wird leicht epileptisch. Wer beim Lichte ben Coitus übt, zeugt epileptische Kinder 99). — Wer auf einem Bette worauf ein Kind unter sechs Jahren schläft, zu Füßen des Kindes ohne die Hand aufs Kind zu legen, den

<sup>26)</sup> Daf. 81h.

<sup>97)</sup> Daf. 82a.

<sup>98)</sup> Sanhedr. 101a.

<sup>99)</sup> Pessach 112a, und Derech, Erez 11.

Coitus übt, macht bag bas Kind zur Epilepfie bisponirt wird 100). - Wird ber Coitus ausgeübt in einer Mahlmühle, jo werben gezeugt epileptische Kinder; auf bloger Erbe, schmächtige Kinder. Tritt eine Schwangere auf Cfelsblut, fo wird bas Kind grindig. Schwangere, die viel Genf effen, gebaren gefräßige Rinder; tie viel Datteln effen, triefäugige Kinder; Die viel fleine Tijche (1111) effen, gebaren Rinder mit unftaten Augen; Die Thonerbe effen, gebaren garftige Rinder. Biertrinkerinnen gebaren bunkelfarbige Kinder. Die viel Fleisch und Wein genießen, gebaren gesunde Rinber. Die viel Gier effen, großängige Rinber; bie viel Fische מורלי), größerer Art) genicken, liebliche Kinder; bie viel Appich genicken, gebaren Rinder von ichoner Gefichtefarbe; bie Dleander genießen, gebären gutgenährte Rinder. Edwangere, Die Ethrog (ben f. g. Paradiedapfel) genießen, gebaren wohlriechende Kin= ber 101). - Die Rabbinen lehrten: Wer aus bem Aborte fommt, wohne seinem Weibe nicht eher bei, als bis so viel Zeit ver= ftrichen ist, baß man eine halbe Mil 102) gehen fann, benn ber Damon ber Aborte begleitet ihn, aus einem folden Coitus werben epileptische Kinder geboren 103). — Sie lehrten ferner: Der Coitus ftebend ausgeübt, bewirft Krampf; figend, häufiges Babnen 104); Sie oben und Er unten, bewirft Schmerzen 105).

<sup>100)</sup> Pessach, baf. und Nidda 11.

<sup>101)</sup> Ketub. 60h.

<sup>102)</sup> Milliarium, pedeov, eine Deile von 1000 Schritten, ber Schritt zu zwei Ellen (7108) gerechnet,

<sup>103)</sup> Gittin 70a.

שלריא . ערוא (וֹפּוֹנ אלריא, und erflart es mit הלריא) weldhes er hilare, oscitare (שמווות) ubersett.

<sup>105)</sup> Gittin a. a. D. - דלריא, Dolores? Die Bedeutung biefes Abertes ift

Nabbi Jochanan ben Dahabai sagte: Bier Dinge vertraueten mir die dienstthuenden Engel. Lahme Kinder werden geboren, weil die Eltern beim Coitus die Sache umkehren. Stumme Kinder werden geboren, weil sie die Genitalien küssen. Taubstumme Kinder, weil sie während des Coitus schwäßen. Blinde Kinder, weil sie bahin blicken 108).

"Ich fondere von euch ab, die Widerspenstigen und die gegen mich treulos find" (Jechest. 20, 38.). Dieje find, fagte Rabbi Lewi, die Kinder in folgenden neun Buftanden gezeugt: Kinder ber Furcht (wo ber Mann feiner Frau unmittelbar vor bem Cois tus Furcht eingejagt). . Rinder ber Genothzuchtigten (wenn bem eigenen Weibe Gewalt angethan wird), Kinder ber Gehaften, Rinder ber Erfommunigirten, Rinder ber Bermechselten (wenn ber in Polygamie lebende Mann, einer feiner Frauen beiwohnt, während er glaubt, bei ber Andern zu sein), Kinder bes Zanks, Rinder des Rausches, Rinder ber Verwirrung (Raschi: Wenn ein Mann mehrere Frauen hat und nicht weis, bei welcher er jest gewesen. - Rabenu Afcher: Wenn einem Beibe verschiebene Manner beigewohnt. — Rabenu Niffin : Wenn eine Witwe awei Mongte nach dem Ableben ihres Mannes wieder heiratet und nach fieben Monaten gebart. Das Kind fann bemnach ein fiebenmonatliches und vom zweiten Manne, ober ein neunmonatliches und vom erften Manne sein), endlich Kinder ber Frechen (bie ben Mann aufforbert) 107). Wer ben Coitus mit feinem

bunfel. Bielleicht delirium, vielleicht auch Impotentia, tenn bas Mittel für בלריא ist Safran, ber witte Safran aber, wird an bieser Stelle gegen Impotenz gerühmt.

<sup>106)</sup> Nedar. 20a.

<sup>107)</sup> Daf. 20h.

Weibe am 90. Tage nach ber Empfängniß übt, thut gleich, als wenn er einen Mord beginge 108).

#### §. 63.

Die bösen Geister sind nicht nur Ursachen verschiedener Krankheiten, sondern sie wurden sogar, wie bereits erwähnt, mit den Krankheiten identifizirt, und es ist oft zweiselhaft, ob unter "bösen Geist" (מות רעה) cin reales dämonisches Wesen, oder die Krankheit und die frankmachende Ursache als Abstraktum zu verstehen sei; deshalb sind die Erklärer des Talmuds bei solchen Anlässen schwankend und uneins, wie aus einigen der folgenden Stellen ersichtlich wird.

Ein böser Geist kann ben von ihm Besessenen, weit ins Freie wegführen 109). — Man lehrte: Auf Speisen und Getränsken, die unter dem Bette stehen, mögen sie auch mit einem eisernen Geschirre bedeckt sein, ruhet ein böser Geist 110). — Wer vor dem Hahnenschrei des Morgens sich einzeln auf den Weg begibt, dessen Blut komme über sein eigenes Haupt (Raschi: wesen der Masissin) 111). — Ein böser Geist: Schibta, ruhet auf dem Brode, welches mit ungewaschenen Händen berührt wird 112). — Nach Samuel entstehet die Hundswuth durch einen bösen Geist, der auf dem Hunde ruhet 113). — Kardiakos (Cardialgia,

<sup>108)</sup> Nidda 31a.

<sup>109)</sup> Erubin 32b.

<sup>110)</sup> Pessach, 112a.

<sup>111)</sup> Joma 21a und Abot bes R. Nathan 11.

<sup>112)</sup> Joma 77h unb Taanit 20h.

<sup>113)</sup> Joma 84a.

Magenframpf) ist ber Name bes Geistes (bes Sched's, Dämon's), welcher diese Krankheit hervorbringt, und das Amulet muß auf diesen Namen lauten 114). — Das Asthma 115) wird einem Sched, Namens Ben Nephalim zugeschrieben 116). — Durch den Sched: Chamat, entstehen nach dem äußerlichen Gebrauche des Öls, Blasen im Gesichte 117). — Wer die Stuhlentlecrung zurüchfält, an dem haftet der Geist des Mundes (übler Mundgeruch) 118).

Rabbi Simeon ben Jochai sogte: Wer folgende fünf Dinge thut, wagt sein Leben, und hat die unglücklichen Folgen sich selber zuzuschreiben. Wer geschälte Knoblauch oder geschälte Zwiedel, oder ein geschälted Ei, oder ein gemischted Getränk genießt, nachedem diese Dinge die Nacht über frei gelegen; wer auf Gräbern übernachtet; wer sich die Nägel abschneidet und die Nägelspäne auf offene Straße wirst, und wer unmittelbar nachdem er sich zur Aber gelassen, den Coitus übt. Der Talmud setzt hinzu: Knoblauch, sie mögen in einem verbundenen oder versiegelten Gestäße gelegen haben, so ruhet immer ein böser Geist auf ihnen. Dieß gilt aber nur, wenn von der Wurzel oder der Schale gar Nichts an ihnen geblieben wäre. — "Wer auf Gräbern übernachtet," b. h. in der Abssicht damit ein böser Geist auf ihm ruhe (Rascht: wie es die Nekromanten thun, welche dem Auge Blendwerke vor

<sup>114)</sup> Gittin 67h.

רוח קצרית. Raschi übersest dieses mit, Geist des Irrsinns. Ich sinde einsach den Incubus darin, der Alp, (die Trude), ist nicht minder ein Kasodamon.

<sup>116)</sup> Bechorot 44b.

<sup>117)</sup> Sanhedr. 101a.

<sup>118)</sup> Sabb. 82a

machen. S. Sanhedrin 65a), benn oft beschäbigt bieser einen solchen Menschen. — Wenn eine Schwangere über Nägelspäne schreitet, kann ein Abortus erfolgen. Die Nägel müssen aber mit einer Scheere, an Händen und Füßen zugleich und nachher nichts Anderes geschnitten worden sein. Andere behaupten jedoch, die Nägel seien in allen Fällen schädlich, daher wurde von ihnen geschatt: Der Fromme verbreunt sie, der Minderfromme grabt sie ein, der Ruchlose wirst sie weg 119).

Die Rabbinen lehrten: Ist die Pest in einer Stadt, so gehe man nicht in der Mitte der Strassen, denn weil hier dem Todese engel Macht gegeben ist, schreitet er offen einher. Herrscht aber Gesundheit in einer Stadt, so gehe man nicht an den Häuserereihen, denn weil da dem Todesengel die Macht benommen, schleicht er seitwärts. Ist die Pest in der Stadt, so gehe man nicht einzeln in die Synagoge, denn diese macht der Todesengel zur Niederlage seiner Wertzeuge. Dieß gilt aber nur, wenn in der Synagoge keine Kinder unterrichtet werden und nicht eine Zehnzahl gebildet wird 120).

#### §. 64.

Daß ber Macht ber Damone vorzüglich burch bas Thun ges wisser Dinge in einer geraden Zahl, freier Spielraum verschafft werbe, haben wir bereits erwähnt. Die "Paare" (MIN), 121), wurden baher von Vielen perhorrescirt und streng vermieden.

<sup>119)</sup> Moëd Katan 18a. Ketub 76b. Gittin 70a. Nidda 17a.

<sup>120)</sup> Baha Kama 60h.

<sup>121)</sup> über ben heibnischen Ursprung biefes Aberglaubens, G. Bion 1842. S 82.

Man lehrte: Der Mensch thue nichts zweimal. Er effe nicht zweimal, trinke nicht zwei Becher, reinige fich nicht zweimal und übe ben Coitus nicht zweimal 122). — Die Rabbinen lehrten: Wer gepaarte Becher trinft, beffen Blut fomme über fein eigenes Hauet, u. z. (barf bieß nicht geschehen,) unmittelbar vor bem Antritt einer Reise. Rabbi Gera sett hingu: Auch nicht vor bem Schlafengeben. Rabbi Papa fest hinzu: Auch nicht vor bem Eintritt in ben Abort. — Raba gablte (wenn er trant, um fich in ber Becherzahl nicht zu irren), die Balfen ber Zimmerbede. Wenn Abaii ben erften Becher getrunken hatte, hielt ihm feine Pflegemutter in jeder Sand einen Bedjer hin. Satte Rabbi Radis man bar Jibchaf zwei Becher getrunken, hielt ihm ber Diener einen britten entgegen. Satte er nur einen getrunken, so hielt ber Diener in jeder Sand einen Becher. Bei vornehmen Leuten ift die gepaarte Zahl immer fchablich 123). — Illa fagte: Zehn Becher machen feine "Paare." Rady Andern ift nur die Vierzahl fchäblich 124).

Nabbi Joseph sagte: Mir sagte Joseph ber Damon: Aschmadai (Asmobi) ber König ber Schedim, hat die Verwaltung über alles Gepaarte 125). — Rabbi Dime aus Nehardea ließ sogar im Weinfasse keine gleiche Zahl Maße. Cinmal that er es den-

<sup>112)</sup> Pess, 109b.

<sup>123)</sup> Daf.

Das. 110a. — Raschbam bemerkt zu bieser Stelle: Man fiehet, bag bie spateren Generationen immer weniger bie "Paare" scheueten, bis endlich ber Glaube an beren Schablichleit ganzlich schwand.

<sup>125)</sup> G. bas übrige weiter Unten.

noch und das Faß zersprang 126). — In Palästina achtete man nicht auf Sugot (Paare). Wer auf Sugot achtet, dem stellen die Schedim nach, wer sie aber nicht beachtet, dem haben sie nichts an. Doch sei man immerhin vorsichtig. — Nabbi Dime sagte: Es ist eine nralte Überlieserung, daß zwei Gier, zwei Nüsse, zwei Kürbisse und das Paar noch einer gewissen Frucht schädlich sei. Da aber den Nabbinnen diese Frucht nicht näher besannt wurde, so verboten sie allersei Paare. — Beim Burgiertrans (DINDON) 127) und überhaupt bei Allem, was durch Menschenhände bereitet wird, ist von der gepaarten Zahl nichts zu fürchten 128).

#### S. 65.

Den noch heute weit verbreiteten Glauben, daß manche Menfichen burch ihren Blick — ben sogenannten bösen Blick, Mal-oco, — frank machen und tödten können, treffen wir auch im Talmud an 129). — Rab sagte: In der heiligen Schrift heißt co: Gott wird von dir jegliche Art Krankheit entfernen (5. B. M. 7, 15.). "Zegliche Art Krankheit," diese ist das bose Auge (VII), "Tick Ciux VIII». Rab begab sich einst auf den Gottevacker und that dasselbst was er that, (Raschi: Er verstand die Todten zu be-

<sup>126)</sup> Daf. 110b.

<sup>127)</sup> Raidi und Raidhbam: Er wurde aus Wein und Kohl bereitet; (Kohl heißt, fest Raschbam hinzu, im Bernischen Asvarages), und tes Morgens zum heilzwecke getrunten. Ich glaube DIAIDOR ift nichts Anderes als bas lateinische purgans.

<sup>128)</sup> Daf.

<sup>120)</sup> Der boje Alid wird inebejondere durch auffallende Borguge, 3. N. Schenheit, gute Eftlust u. i. w., die von Andern neibijch betrachtet werden, er regt und jum eigenen Nachtheil auf fich gezogen (Bab. Mez. 84a.).

schwören (VIII), und befragte bei biesem Anlaß bie Verstorsbenen, woran sie gestorben seien. — Aruch: Er verstand (bie abgeschiedenen Seelen) durch (Offenbarungen im) Traum, oder auch durch Setzung ber Bäume — zu befragen). — Der Verstorbene antwortete: Neunundneunzig unter Hundert von und starben durch den bösen Blick und nur Einer natürlich 130). — Rabbi Jochanan tödtete einen Menschen durch den Blick. Ein Kind, das in den Vereich seiner Bticke kam, zog die Mutter schnell beiseite, indem sie sprach: Komm weg, daß er dir nicht thue, wie er deinem Bater gethan 181). — Derselbe tödtete einen Schüler durch den strasenden Blick 132). — Die Macht durch den strasenden Blick 132). — Die Macht durch den strasenden Blick zu tödten, wird insbesondere zugeschrieben dem blinden Rabbi Scheschet 133), dem Rabbi Simeon den Jochai, und seinem Sohne Rabbi Elieser 134).

# D. Magische Cinflusse auf gewisse Lebenszustände.

§. 66.

"In Armuth geräth berjenige, ber nacht, bas Gesicht bem Bette zugewendet, auf den Boden bes Zimmers Urin läßt. (Raschi: Weil Nabil, ber Dämonenfürst ber Armuth, ben Schmut

<sup>130).</sup> Bab. Mez. 107b.

<sup>131)</sup> Daf. 84. — Rafchi bemerkt zu b. St.: Die Augenliber bes R. Jochanan rouren herabhangend und er mußte, um beffer zu sehen, sie mittelft eines silbernen Bangelchens in bie Sohe heben. Bab. Kam. 117. u. Taanit 9a.

<sup>132)</sup> Bab. Batr. 75a. Sanhedr. 100a.

<sup>133)</sup> Berach. 58a.

<sup>184)</sup> Sabb. 33b, 34a.

liebt (Pessach 111.)). Ebenso wer bas rituelle Sanbewaschen vernachläßigt und bem bie Gattin ins Angesicht schimpft, weil er fie vernachläßigt 135). — Ferner führen folgende Dinge Armuth herbei: Wenn im Saushalte bas Brod in einem Korbe in Luften hängt; wenn man Aleyen im Sause hat; wenn mit bem Brobe nicht reinlich umgegangen wird; wenn man bie Fagöffnung mit einem Teller jubedt, und wenn Brobfrummen umber liegen. Beim letterwähnten Umftande, ruhen an Sabbat = und Mitwoch. abenden Masitim auf bem Hauswirthe 136). — Rabbi Jochanan fagte: Nimmt ein Lewi bie Tochter eines Kohens zur Frau, fo ift bie Che nicht gludlich. Rabbi Chasba erklart biefes: Die Frau wird entweder Witme, ober vom Manne geschieden, ober bleibt kinderlos. In ber Boraita wird angegeben; Entweber ftirbt bie Frau ober ber Mann, ober fie verarmen. Dieses gilt aber nur vom Ibioten, feinesweges aber vom Gefegesfundigen (Talmib Chacham), für biefen ift eine folde Che gerade vortheil= haft. So hatte Rabbi Ibe bar Abin, beffen Frau die Tochter eines Robens war, ausgezeichnete Cohne. Rabbi Papa fagte: 3d wurde nicht reich geworten fein, wenn ich nicht eines Robens Tochter geheiratet hatte. Singegen fagte Rabbi Cahana, wenn ich nicht eines Robens Tochter geheiratet hatte, ware ich nicht gezwungen gewesen, auszuwanbern 137).

Wer Datteln ist, und sich nicht nachher bie Sande wascht, fürchtet sich brei Tage lang, ohne zu wissen wovor er sich fürchtet. Wer nach bem Aberlassen sich nicht bie Sande wascht, fürchtet

<sup>135)</sup> Daf. 62a.

<sup>156)</sup> Pessach 111b.

<sup>187)</sup> Daf. 49a.

sich sieben Tage hindurch. Wer, nachbem er sich das Haar hat schneiden lassen, sich nicht die Hände wäscht, fürchtet sich drei Tage hindurch. Wer sich nachdem er sich die Nägel abgeschnitten, nicht die Hände wäscht, fürchtet sich einen Tag, ohne zu wissen warum 138). — Die Hand unter der Nase auf die Oberlippe gelegt, ist eine Stufe zur Furcht. Die Hand an die Stirne geslegt, ist eine Stufe zum Schlaf 139). — (Daß Neiben der Stirne den Schlaf befördet; ist bekannt. Bei Schlaflosigkeit wird empfohlen, mit der flachen Hand sich die Stirne zu reiben.)

### §. 67.

Dbschon vie Todesstunde eines jeden Menschen genau bestimmt ist, und der Mensch nur so lange auf Erden lebt, als das Maß seiner ihm von Andeginn zugemessenen Tage nicht voll ist, so kann gleichwohl zu einer Zeit, da dem Menschen gerade ein Unglück begegnet, und sein Schicksal eine schlimme Wendung nimmt (איהרע מוליה), sogar der Tod dieses Menschen beschleinigt und vor der Zeit herbeigeführt werden.

Rabbi Alerandri sagte: Ist die Stunde bes Menschen gestommen, so bewältigt ihn ein jedes Ding. Zener Riesenmann ritt ein winziges Maulthier; es warf ihn ab und er ertrant, während Samuel auf einem Storpion über den Fluß seste, der am jenseitigen Ufer einen Mann stach, welcher davon starb 140).

Der Bote bes Tobesengel brachte biefem die Seele einer frem-

<sup>138)</sup> Daf. 112a.

<sup>139)</sup> Daj.

<sup>140)</sup> Nedar. 41a.

ben Frau, die er zu töbten nicht befugt war. Weil ihr gerade ein Feuerbrand auf den Fuß gefallen war, und ihr Schickfal solcherart eine schlimme Wendung genommen hatte, bekam er Macht über sie 141).

Hierher bürfte auch folgende Talmubstelle gehören. — Sterben einer Frau brei Männer, so barf sie, nach bem Ausspruche bes Rabbi Simeon ben Gamliel, nicht zum vierten Male heiraten. Rabbi Jehuda Hanasst bestimmt sogar, daß eine Frau, die zwei Mal Witwe geworden, nicht mehr heiraten darf. Rabbi Huna bestättigte biese Anordnung, benn sagte er, der Uterus dieser Frau bewirkte den Tod ihrer Männer. Hingegen meinte Rabbi Asche, das Gestirn dieser Männer bewirkte ihren Tod 142).

#### §. 68.

Als Omina bes Tobes und mahrend bes Sterbensaftes, werben manche Umftanbe angegeben.

Rabbi Jochanan fagte: Stirbt einer aus ber Mitte ber Brusber ober ein Genoffe aus ber Mitte ber Gefellschaft, so mögen bie Ubrigen in Sorgen sein. Nach einigen, wenn ber Tob ben Altesten, nach Andern, wenn er ben Jungsten unter ihnen ereilt 1443).

Stirbt Jemand lachend, fo ift es ein gutes Zeichen (für feine Seligfeit) und umgefehrt, wenn er weinend firbt. Gin gutes Zeichen ift es, wenn Jemand mit bem Gesichte aufwärts gerichtet

<sup>141)</sup> G. bas Faftum oben §. 41.

<sup>142)</sup> Jebam 64b. Nidda 64a.

<sup>143)</sup> Berachot 61a, Sabb. 105b.

stirbt; ist das Gesicht abwärts gerichtet, so ist es ein böses Zeischen. Liegt der Sterbende mit dem Gesichte gegen die Umstehenden gewendet, so ist es ein gutes Zeichen, liegt er aber mit dem Gessichte der Wand zugesehrt, ist es ein schlimmes Zeichen. Ist die Gesichtsfarbe des Sterbenden gelb, so ist es ein schlimmes Zeichen. Ein gefärdtes und heiteres Antlit aber, ist ein gutes Zeichen. Erfolgt der Tod am Rüsttage des Sabbats, so ist es ein gutes Zeichen und umgesehrt, wenn er am Ausgange des Sabbats erfolgt. Stirbt Zemand am Rüsttage des Versöhnungssestes, so ist es ein gutes Zeichen; am Abend nach dem Versöhnungstage aber, ist es ein gutes Zeichen. Der Tod durch Unterleibskrankheiten herbeigesührt, ist deshalb ein gutes Omen, weil die meisten frommen Leute an Unterleibskrankheiten sterben 144).

<sup>144)</sup> Ketubot 103b.

# Meunter Abschnitt.

# Magische Heilungen.

Sunt verba et voces, quibus hune lenire dolorem Possis, et magnam morbi deponere partem.

# A. Don den magischen Beilungen im Allgemeinen.

§. 69.

So wie die alte Welt die Krankheiten für Wirkungen ber erzürnten Götter und schabenfroher Damone hielt, so wurden, wie noch heute bei den Naturvölkern, zu ben Heilungen der Kranksheiten in nur wenigen Fällen eigentliche Arzneimittel und in den meisten, Sühnungen und Zaubermittel angewendet, um die Hülfe der Damone zu erlangen, oder sie unschäblich zu machen.

Sanchuniaton läßt bie, von ben Kabiren gezeugten Kinber, bie Zaubergefänge zur Heilung ber giftigen Bisswunden erfinden 1).

— Den Brachmanen galten bie Kranfheiten als Strafen für begangene Sunden in biesem, oder in dem frühern Leben. Die

i) Euseb. prop. e. 10, p. 36.

Ruren bestanden in Guhnungen burch Gebete, Almosen, Beschwörungen, aber auch burch rationelle Mittel 2). Die Bedas enthalten Symuen und Gebete, benen man magische Kräfte beilegt, bas her sie in Krankheiten, ohne sie zu verstehen, als Beschwörungs: formeln gebraucht werben 3). - Alle Krantheiten, fagen bie Braminen, find bas Werf bofer Damone, und konnen nur burch Bertreibung biefer, vermittelft Läuterungen, Reinigungen und Bauberworte geheilt werben 4. -- Ormuzd erwedte ben großen Propheten Som, von bem bie Magier abstammen. Diefer heilte alle Krankheiten burch bas Wort Drmugt, und burch eine Bflange, bie nach ihm ben Namen führt 5). - Biele Kuren, heißt es in ben Bendbüchern, geschehen vermittelft ber Baume und Krauter, anbere mittelft bes Meffers, noch andere burch bas Wort, bie vollkommensten Auren erfolgen burch bas göttliche Wort . - Wenn bie altesten Griechen auch mit natürlichen Mitteln heilten, so fchien bem roben Saufen, bie fcmelle Genefung burch Bauberformeln, Befange und Lauterungen (na Sappor, rederat, exaoidat) bewirkt. Die medizinischen heroen ber griechischen Urwelt, waren zugleich Dichter, Wahrsager, Gejetgeber, Beerführer und Sternbeuter ').

#### S. 70.

Bon ben Seilungen der gottbegeisterten Männer und ber Propheten, wurde bereits gesprochen. Die Propheten vereinigten

<sup>2)</sup> Rurt, Sprengel, Gefch. b. Mebig. 1. Br. G. 128.

<sup>3)</sup> R. Sprengel a. a. D. S. 116.

<sup>4)</sup> Daf. S. 122.

<sup>5)</sup> Rhobe, heil. Sage bes Benbrolf. B. 1. S. 118.

<sup>6)</sup> Bend Avefia 3, G. 336.

<sup>7)</sup> Sprengel 1. c. G. 139.

mit ber Unwendung natürlicher Mittel, Bebete und Segnungen. Rabbi Bibchaf fagte: Bier Dinge gerreißen bas boje Berhangniß bes Menichen; Almojen, Gebet, Anderung bes Namens und Buße. Nach Andern auch Anderung bes Ortes 8) Bom König Chistia 9) fagt Josephus 10): Ihm schenkte Gott bie Rrafte, burch feierliche Beschwörungen bie Gottheit zu verfohnen, und bie bojen Damone auszutreiben, welche bie Krankheiten hervorbringen und biefe Art zu beilen, fahrt Josephus fort, ift unter uns bis auf diesem Tage die herrschende. Josephus sett hingu: er sei Augenzeuge gewesen von einer Rur, bie ber Prophet Clagar in Gegenwart bes Raifers Bespafian, an einem Befeffenen anftellte. Diefer habe nämlich eine, vom Konig Calomon gegen bergleichen bamonische Krankheiten empfohlene Wurzel, Dem Kranken in bie Rafe gestedt, Salomons Name babei genannt, und bie Bauberformel welche biefer Konig gelehrt, hergebetet 11). - Die Gno. ftifer folgten hierin bem Beispiele ber Propheten. Die theosophisch. medizinische Sefte ber Effaer, suchte sowohl bie Krafte ber Burgeln, Kräuter und Steine für Beilgwede gu erforschen 12), als auch burch ein beschauliches Leben und Versenkung in die Ibee Gottes, Krankheiten zu heilen und Wunder zu wirfen. Das selbstständige Wort Gottes, (Loyos), vorzugeweise Engel genannt, ber Abglang ber Herrlichfeit Gottes, Die 3bee ber 3been, Die Monas, Lichtwelt, das Lebensbrod, ber Erftgeborne aller Rreas

<sup>8)</sup> Rofd Safdana 16b.

<sup>9)</sup> Bon tiefem und bem Buche ber Beilungen fiebe weiter unten

<sup>10)</sup> Antiqq. jud. I. 8. c. 2.

<sup>11)</sup> Sprengel 1. c. G. 105 ff.

<sup>12)</sup> Joseph de Bello jud. L. 2. c. 8.

turen, ber Argt aller Krankheiten 13), wohnt in ben Epopten und macht fie ber gottlichen Natur theilhaftig, baß fie Rrantheiten beilen und alle Arten Wunder verrichten können 14). Den philonis schen (gnostischen) Logos, ber seine Analogie und vielleicht feine Genefis in bem hochheiligen Worte Oum ber Brachmanen hat, finden wir im Duche Jezira wieder, wo es (1, 8,) heißt: Eins, ber Beift bes lebenbigen Gottes, Stimme und Beift und Wort. Und dieß ift ber heilige Geift. — Die göttliche Zahl, bas gottliche Wort, die göttliche Schrift, fagt Rabbi Jehuda Halewi in feiner Erläuterung zum Buche Jegira 15), ift mit ber Wirklichfeit Eins und basselbe. Was Gott benft, will (spricht), hat zugleich Realität. Nur ber Mensch scheibet Willen und That, bei Gott aber find biefe, von uns geschiebenen Momente ibentisch. Wir fonnen und, fahrt R. Jehuda Salewi fort, hievon eine Borftels lung maden, wenn wir burch bas Denken ober Aussprechen eines Namens jugleich bas Bilb bes bezeichneten Wegenstandes uns vorstellen. Unter ben Sprachen und Schriftarten aber herrscht bie Verschiebenheit, baß manche bas Wefen ber Dinge genau, manche minder genau bezeichnen. Die heilige Sprache aber, mit welcher Gott die Schöpfung ins Dasein rief, bezeichnet bas Urwefen ber Dinge am Genauesten. Wer baber bie Grundbedeutung bes Wortes ober ber Schrift fennt, und mit reinen Bebanken bas Wefen bes Bezeichneten erfaßt, ber burfie bie Dinge feinem Denken und Wollen gemäß, auch selbst ins Dafein rufen 16). — Durch bie

<sup>13)</sup> Philo, de Mundi Opif. p. 4.

<sup>14)</sup> Jdem, qd. Deus imut, p. 238.

<sup>15)</sup> Kusari IV, 25.

<sup>16)</sup> Kusari, Daf.

Renntniß bes heiligen Wortes und ber Arten ber Buchstabenverfetung besfelben konnen, wie ber Talmub angibt, Wunder bewirft und Schöpfungen bevorgebracht werben. Ginft, fagte Rabbi Jonathan, werben bie Frommen Tobte erweden fonnen 17). Raba fagte: Wenn die Frommen wollten, fonnten fie eine Welt erfchaffen 18). Bon biefem Raba wird berichtet, bag er einen Menschen erfchaffen habe, und von ben Rabbinen Chanina und Dichaja, baß sie an jedem Freitag sid, mit bem Budje Jegira 19) beschäf= tigten, und ein fettes Ralb erschufen, welches fie verzehrten. -Bechaft machte bas golbene Apisbild fprechen, indem er ihm einen "Namen" auf die Lippen eingrub 20). Calomo gab bem Benajahu ben Jehojaba eine Rette und ein Betschaft, auf welchen beiben ein "Name" eingegraben war, um bamit ben Damonentonig Asmobi gu feffeln 21). Bon Begalel, bem Erbauer bes Belt = Tempels in ber Bufte, hieß es: er habe bie Versetzung ber Buchstaben, burch welche himmel und Erbe erschaffen worben, verftanden 22). Abi= schai sprach einen heiligen Namen und versetzte David zwischen Simmel und Erbe 23).

Das Wort, welches bas Wesen der Prototypen und ber intelligibeln Ideen ausdruckt, kann burch biese, auf die ganze Rette ber Wesen, bis auf bas Kleinste herab wirken, Beränderungen,

<sup>17)</sup> Sanhedr. 65.

<sup>16)</sup> Daf.

שירה (<sup>19</sup>) הלכות יצירה שיורה Daf. fol. 67. wire ed הלכות יצירה (<sup>19</sup>)

<sup>10)</sup> Sota 47.

<sup>21)</sup> Gittin 68.

<sup>22)</sup> Berach. 155.

<sup>23)</sup> Sanhedr, 95a.

Umgestaltungen und neue Schöpfungen hervorbringen, und bie Dämone bezwingen. "Nabbi Chanina bar Papi wurde von einer Matrone, welche von Liebe zu ihm entbrannt war, aufgesorbert, ihre Lust zu stillen. Er sprach Etwas und sein Leib wurde bebeckt mit Grind und Geschwülsten. Sie that aber auch Etwas und er genas; da stoh er und hielt sich verborgen u. s. w. 24).

Wie es aber heilige Worte gibt, beren Buchstaben Ideen, und beren Versetzungen die unzählbaren Modisitationen der Existenz sind, so gibt es unheilige Worte, die Prototypen der Nachtseite der Geisterwelt wiedergebend. Ist nun schon der prosane Gebrauch des heiligen Namens, bei Strase des Verlustes der Seligseit verboten 25), so ist der Gebrauch der unheiligen Namen (INDI), welche Abraham den Kindern seiner Kebsweiber überlieserte 26), die schrecklichste, weil zum Gößendienst sührende Sünde, wodurch man dem bösen Prinzipe anheimfällt, und ein Eigenthum der Kakodämonen wird.

### §. 71.

Der Talmud verbietet überhaupt, Zauberei, heidnischen Abersglauben, und heidnische Gebräuche (הרכי אכוןרי). Hierher geshören: Das Besprechen der Bunden und Schäden, bei welchem zugleich ausgespukt wurde, ungeachtet das Besprechen manchmal mit einem Bibelverse 27) geschah 28); das Beschwören der Schlans

<sup>24)</sup> Kiduschin 39b.

<sup>25)</sup> Abot bes R. Rath. 12.

<sup>26)</sup> Sanh. 91.

יי) א. ש. וכן ארעת וכן 3, ש. ש. 13, 9.

<sup>28)</sup> Sanhedr. 101a.

gen und Storplonen 29); insbesonbere werden folgende Gebräuche als amoritisch (heidnisch) angegeben 30): 1) Ein Heuschreckenei ans Ohr gehängt gegen Ohrschmerzen. 2) Das Tragen eines Fuchstahnes als Schlasmittel, und zwar wurde gegen Schlassssucht der Zahn eines lebendigen, und gegen Schlaslosigseit ter Zahn eines todten Fuchses umgehängt. 3) Das Tragen eines Spanes von einem Galgen, gegen Geschwürigkeit einer durch Gissen beigebrachten Wunde. 4) Der Spruch:

גד גד וסנוק לא אשכי וכושכי.

"Glück auf! und ermüde nicht Tag und Nacht." -- Wahrscheinlich ein Spruch um Gluck zu haben. "Gab" bedeutet Gluck, und ift der Name bes Gögen Belus. Jefaj. 65, 11.). 5) Dem Glücke eine günstige Wendung zu geben, nimmt ber Mann ben Namen des Weibes und bas Weib den Namen des Mannes an. 6) Der Spruch: דוני דני ("werbet fräftig, o meine Fässer!") um ben Weinsegen zu vermehren. (Dan ist der Rame eines Gögen. Amos 8, 14.), 7) Um Glück zu haben, ruft man ben Raben zu: Schreie! und bem Rabenweibchen: Krächze! (שריקי) und wende mir zu beinen Schweif zum Glud. 8) Wenn Jemand spricht: Schlachtet biesen Hahn: benn er frahete spat Abends, ober schlach= tet diese Henne, denn sie krähete wie ein Hahn. 9) Der Trinkspruch: Ich trinke und lasse übrig, ich trinke und lasse übrig (das mit ber Wein sich mehre). 10) Wer bie Gierschaalen (aus welden die Küchlein ausgekrochen) an der Wand zerschellt (damit die Rüchlein nicht sterben). 11) Wer vor ben Rüchlein, zu eben bem Zwecke, einen Topf umrührt. 12) Zu eben bem Zwecke vor ben Küchlein tanzen, und einundstebenzig Küchlein zählen. 13) Tanzen

<sup>29)</sup> Daf.

<sup>30)</sup> Sabb. 67a.

während ber Bereitung ber Brobsauce (And). — Stillegebieten beim Linsenkochen. — Schreien beim Graupenkochen. — Urinlafsfen vor bem Topfe, um bas Kochen zu fördern.

# §. 72.

Rabbi Acha fagte: Bor bem Aberlaffen fpreche man bas Gebet: Es fei bein Bille, o Berr! bag biefes Beilgefchaft mir gur Genefung biene u. f. w. benn bie Menschen follten eigentlich gar feine arztliche Silfe fuchen, fonbern bie Benefung von Gott er= warten. - 36m widerspricht aber Abait, indem bei Rabbi Bifch= mael gelehrt, und aus ber Tora (2. B. M. 21, 19.) beducirt wurde: es sei bem Arzte die Befugniß zu heilen unbedingt eingeräumt 31). -- Der Talmud aboptirte nicht nur biese Ansicht Abaii's, sonbern er verbot fogar, in einem Orte, wo fein Arzt anzutreffen fei zu wohnen 32). - Wenn es bagegen wieber im Talmud heißt, ber Konig Chistia ließ bas Buch ber Seilungen beifeite ichaffen. und wurde bafür von ben Rabbinen belobt 33), fo burfte jenes Buch, wie Maimonides vermuthet, blos abergläubische, aftrologifche und götendienerische Seilungen enthalten haben, die ber fromme König in Bergeffenheit zu bringen suchte, von benen aber gleichwohl ein guter Theil bennoch ben Weg zum Bolfe gefunden haben mochte, und in ber Folgezeit auch ein Gemeingut ber Er= leuchtetern geworben ist 34).

<sup>31)</sup> Berach. 60a. Bab. Kam. 85a.

<sup>32)</sup> Sanhedr, 17b.

<sup>33)</sup> Pessach. 56a.

<sup>34)</sup> Rafchi halt bafür, Chiefia entfernte beehalb bas Buch ber Seilungen, weil es so vertrefftich war, bag man fich burch basselbe alsbalb von ben Krantheiten befreien konnte, baber bas Gemuth nicht zur Buße gestimmt,

## B. Don den magischen Seilungea insbesondere.

#### 1. Seilungen durch Amulete.

S. 73.

Das Amulet, (Kamea, קמיעא), wurde als Heilmittel gegen Krantheiten und insbefondere gegen Zauberei angewendet.

und bas Berg nicht zu Gott gewendet murbe. - Der heller benfende Maimonives gibt eine entgegengesette Erflarung in feinem Mischnafommentar (Pessach a. b. a. St.), die wir in Ertenso in wortgetreuer Übersetzung wiedergeben. "Das Buch ber Seilungen enthielt Mittel, welche bie Tora nicht erlaubte, 3. B. jene ber Talisman : Berfertiger. Die alten Bolfer glaubten nämlich, man fonne burch aftrologische Runft gewiffe Bilber verfertigen, welche bie Rraft befigen, fowohl Rrantheiten zu beilen, als ichabliche Wirfungen herverzubringen. Der Berfaffer jenes Buches, burfte ben Wegenstand blos ale physifalische Wiffenschaft behandelt haben, ohne ba= mit bie Abficht zu verbinden, bag man einen praftischen Gebrauch bavon mache, was allerdings erlaubt ift. Denn Gott hat mancherlei Dinge gu üben verboten, beren Erlernung noch nicht Gunbe ift. Cpater jeboch arteten bie Menschen aus, und fingen an, folde Mittel gu Beilgweden an= zuwenden, und beshalb befeitigte Chiefia bas Buch. - Es ift auch moglich, baß jenes Buch eine Torifologie gewesen fei, und tie manigfachen Wirfungen ber verichiedenen Gifte und beren Antivote enthielt, um bei Bergiftungsfällen bas genoffene Bift fewohl, als auch bie bagegen anguwendenden Mittel fennen zu lernen. Weil Die Menfchen aber einen fchatlichen Gebrauch bavon machten, und fich beffen jum Schaben ber Menich: heit, nämlich zu Vergiftungen bedienten, fo ichaffte es Chistia ab. - Ich war absichtlich weitläufig in meiner Erflärungeweise, weil mir eine andere aber faliche mitgetheilt worben ift. Nämlich Salomo habe ein Argneibuch verfaßt, welches unfehlbare Beilungen enthielt. Chiefia fab aber, bag ba: turch bas Gottvertrauen geschwächt werbe, und fchaffte es beifeite. Das

13 \*

Das Aumlet war entweder ein beschriebenes Pergamentstück 35), was eigentlich Pitka (KPND) hieß, oder ein Bündelchen, Pflanzenwurzeln enthaltend, die eigentliche Kamea 36), Der Inhalt der geschriebenen Amulete war verschieden, mitunter Bibelverse 37). Probat KNDID (POLLE WILL) heißt ein Amulet, wenn bereits dreis mal durch dasselbe Heilung bewirft worden ist, es mag geschries ben sein oder aus Wurzeln bestehen 38). In Beziehung auf Sabbat (ob es nämlich am Sabbat getragen werden dürse), ist es dann als probat zu betrachten, wenn es von einem bewährten

Falsche und Wibersinnige bieser Erflärungsart liegt offen ba. Wie konnte Chiefia und den Weisen, welche seine Verfügung gut hießen, Etwas zugemuthet werden, dessen sich der Dümmste aus dem Volke nicht hatte zu Schulben kommen lassen? Wie, sollte der Hungernde — denn der Hunger ist als eine relative Krankheit zu betrachten — nicht nach dem Vrode langen und genesen? und hätte er, wenn er es thäte, kein Vertrauen auf Gett gezeigt?! Aber wir rufen selchen Leuten zu: D ihr Thoren! wenn wir Gett danken für die Speisen, die er und gespendet unsern Hunger damit zu ftillen, und unser Leben damit zu erhalten, se wellen wir ihm nicht minder danken, daß er und Heilmittel gelehrt hat, um unsere Krankheiten zu heilen."

<sup>35)</sup> Sahb. 78h. In dem Tempel zu Ephofus fand man die so oft vorsemmeuben exheñschen Worte ἄσκι, κατασκι, λιζ, τετράζ, δαμναμενεύς, αισιον, am Fußgestell der Bilvsäule (Eustach. ad od. 19, p. 694.). Mit diesen Worten auf Amuleten geschrieben heilte man Kransheiten, besonders in frätern Zeiten solche, die von Dämonen hergeleitet wurden (Plut. Sympos. p. 969.). Adrocydes, ein Puthagoräer, sehrte ühre Bedeutung; sie heißen Kinsterniß, Licht, Erde, Jahr, Senne, wahres Wort. (Clem. Alex. strom. 5, p. 672. Kurt Sprengel. Gesch. d. Mitiz. I. p. 143.).

<sup>36)</sup> Kidusch 73h?

<sup>37)</sup> Sabb. 115h.

<sup>38)</sup> Daf. 53a. 60a, 61a.

Kenner (KTDI) verfertigt worden ist. Ein Amulet kann aber für den Menichen probat, und zur Heilung eines Thieres unverlästlich sein, tenn beim Menschen wirft die Konstellation mit, (macht ihn für das geschriebene Amulet empfänglich). — Wenn das Amulet wirsam sein soll, muß es auf den Namen und die Zahl der Dämone lauten. So z. B. beißen die Dämone an Kappersträuchen, Geister; am Sperberbaum, Schedim, in den Gärten, Riste. Am Kappernstrauch halten sich nicht weniger als sechzig Schedim auf, das Amulet muß daber auf diese Zahl lauten 39).

Den Kindera wurde eine Krappsaamenschnur als Schusmittel gegen gewisse Krankheiten umgehängt. Die Pflegemutter bes Abait belehrte ihn: drei Körner thun der Krankheit Ginhalt, fünf heilen, sieben sind sogar gegen Zauberei hülfreich. Rabba Ucha bar Jakob sagte, das Lettere ift nur bann der Fall, wenn der Bezauberte dem Sonnenlichte, dem Mondlichte und dem Negen nicht ausgeseht wird, den Klang des Gisens, das Krähen der Hähne und den Schall von Tritten nicht hört. Nabbi Nachman bar Jischak bemerkt, daß dieses Heilmittel zu seiner Zeit bereits in Vergessensheit gerathen sei 40).

## 2. Keilung durch Spruche (Besprechung).

S. 74.

Die Pflegmutter Abait's belehrte ibn: Alles Zählen (Benennung?) (CCCC) geschiehet mit bem Namen ber Mutter (N. Sohn ber N.), und alle Knöpfelungen an ber linken Körperseite. Ferner

<sup>39)</sup> Pessach. 111b.

<sup>40)</sup> Sabb. 66b.

fagte Abaii: Wenn bie Zahl bestimmt ist, halte man sich streng an berselben; ist die Zahl nicht bestimmt, so ist sie einundvierzig 41).

Als nichtheibnische Gebräuche werden folgende vier Dinge erlaubt: 1) Einen Maulbeerbaum Span, oder Glasscherben in den Topf zu geben, damit das Gericht früher koche. (Jedoch verbieten die Rabbinen die Glasscherben, wegen der Gefahr, sie könnsten mit der Speise verschluckt werden). 2) Der Trinkspruch: Der Wein und das Leben munden den Rabbinen! Rabbi Aliba brachte beim Hochzeitsmahle seines Sohnes, bei jedem Becher den Toast aus: Wein und Leben munden den Rabbinen! Leben und Wein munden den Rabbinen und ihren Schülern. 3) Bleibt Jemandem ein Knochenstück in dem Schlunde stecken, so nehme man ein Stück besselben Knochens, lege es ihm auf den Scheitel, und spreche: 42)

## חד חד נחית כלע כלע נחית חד חד.

Ist es eine Fischgräte, so sage man:

## ננעצתא כמחט ננעלתה כתרים שייא שייא.

Gegen Rausch: Man schmiere die Handtellern und Fußsohlen bes Berauschten mit einem Gemische von Öl und Salz, und spreche: So wie die Salbe rein wird, so werden rein beine Sinne. Ober: Man lege einen Faßspund ins Wasser, und spreche: So wie der Spund rein wird u. s. w. 43).

פיממא) gegen @itergefdwulft (מיממא): בז בזייה מם מסיא כם כסייה שרלאי ואמרלאי אילין

<sup>41)</sup> Daf.

<sup>42)</sup> Plinius 28, 12. Si vero ex ossibus haeserit faucibus, impositis capite de eodem osse (3ion, S. 82).

<sup>43)</sup> Sabb. 77b.

מלאכי ראשתלחו מארעא דסרום ולאסאה שחינא כאיבין בזך בזייך בזבזיך מסמסיך כמון כמיך עיניך ביך אתריך בך זרעיך כקלוט וכפרדה שלא פרה ולא רביא כך לא תפרה ולא תרבה בגופא דפלוני בר פלוניתא.

(Ungefähr: Bas Baffa, Mas Maffa, Kas Kassia, Scharlai und Amarlai, die Engel welche aus dem Lande Sodoms kamen, chmerzhaste Geschwüre zu heilen. Die Farbe werde nicht röther, verbreite sich nicht weiter, der Same werde im Bauche aufgesogen. And wie ein Maulthier sich nicht fortpstanzt, so pstanze sich das Äbel nicht fort im Körper des N. Sohns der N.) 44).

Spruch gegen Blatterrose 45):

חרב שלופה וקלע נטושה לא שמיה יוכב חולין מכאובי Ungefähr: Gezücktes Echwert und gerichtete Echleuber. Zein Name ist nicht Jochab, die Echmerzen haften).

Gegen bas Beseffensein (שירא):

הוית דפקיק דפקיק הוית ליטא תכור ומשומת בר טיט בר טמא בר טינא כשמגז מריגז ואיסטמאה.

Ungefähr: Berflucht, zerschmettert und gebannt sei ber Damon, Ramens Bar Tit, Bar Tama u. s. w.).

פארות gegen €dyaben, augefügt vom Dämon ber Alborte: אקרקפי דארי ואאוסי דגורייתא אשכחתו לשירא בר שיריקאפנרא במישרא דכרתי חבטיה בלועא דחמרא חטרתיה.

Ungefähr: Auf dem Saupte bes Löwen, und in der Nase ber

<sup>44)</sup> Daj.

אסים. M. a. bebeutet tiefes Wort, D. ffenfein.

Löwin, fand ich ben Damon Bar Schirifa Panda. Ich stürzte ihn in ein Kreffenbect und schlug ihn mit eines Efels Kinlabe) 46)

Um bose Träume gut zu machen, wurden von brei Männeri gewisse trostreiche Bibelverse regitirt <sup>47</sup>). "Wer einen beunruhigen den Traum hatte, ber beeile sich des Morgens nach dem Erwa chen einen Bibelvers günstigen Inhaltes zu sagen, che ihm ein ungünstiger einfällt <sup>48</sup>).

Wer in eine Stadt zu gehen im Begriffe ist, und den böser Blick fürchtet, der stecke seinen rechten Daumen in seine linke Hand und seinen linken Daumen in seine rechte Hand, und spreche: Ich N. N. stamme aus dem Geschlechte Josephs, über den das böse Auge keine Macht hatte 49). — Den bösen Blick unschädlich zu machen, wurde dem Pferde ein Fuchsschwanz angehängt 50).

## 3. Mittel und Spruche gegen Zanberei.

§. 75.

Ben Asai sagte: Reiße beinen Anus nicht sitzenb, um bi eine Leibesöffnung zu verschaffen, benn wer bieses sitzenb thut ben trifft ber Zauber, mag bieser auch in Spanien bewirft werden hat man es aber aus Versehen gethan, so sage man nach ver richteter Nothdurft folgenden Spruch:

לא לי לא לי לא תחים ולא תחתים לא הני ולא מהני א חרשי דחרשא ולא חרשי דחרשתא.

<sup>46)</sup> Sahb. 67a.

<sup>47)</sup> Berach 55b.

<sup>45)</sup> Daf. 56b.

<sup>49)</sup> Daj. 55b

<sup>50)</sup> Sabb. 53a.

(Ihr fommt mir nicht bei, weber Tachim noch Tachtim, nich Alle, nicht Einige, weder ber Zauber bes Zauberers, noch Zau ber ber Zauberinnen) 51).

Nabbi Chanina fagte: Bierzigtägiger Urin 1/8 einer Quart 52 getrunken, ist heilsam gegen Wedpenstich. Gine Quart 53), gegen Storpionenstich, 1/2 Quart, gegen das Trinken offengestandener Flüßigkeiten 54). Gin Log hilst sogar gegen Zauberei. Rabbi Jochanan sagte: Schminkbeerwasser 55), Anbagar (¬λιλκ) 56) und Theriak, nüßen sowohl gegen offengestandene Getränke, als auch gegen Zauberei 57).

Amemar fagte: Gine Herenoberin fagte mir: Wenn man bei Heren begegnet, fage man folgenden Spruch:

חרי חמימי כדיקולא בזייא לפומייכו נשי דחרשייא קרח קרחייכי פרח פרחייכי איבדור תבלונייכי פרחא ייקא למוריקא חדתא דנקיטיתו נשים כשפניות ארחנני יחננכי לא אתיתי לגו השתא ראתיתי לגו קרחנני וחננכי. (Seißer Dred in gelöcherten Rörben in euer Maul, ihr zaube

<sup>51)</sup> Berach. 62a.

<sup>52)</sup> Mach Aruch. Der Talm. nennt biefes Maß ברוינא.

<sup>53)</sup> Rafdi: 1/4 Log.

<sup>54) 3.</sup> B. Waffer, weil bavon ein giftiges Thier getrunfen und fein Gift barin gurudgelaffen haben fonnte.

<sup>55)</sup> אנגרון , סוצמץמפסי.

אנבגר (Baffer, worin bas Rraut biefes Namens geweicht wurde. Ge Rajchi. Ich vermuthe, baß hierunter bie המעמעפנם (panacea), zu ver ftehen fei.

<sup>57)</sup> Sabb. 109b.

202

cischen Weiber! Euer Haupt werde kahl, ber Wind verwehe euere Brobfrummen. Er zerstäube euere Bewürze. Es verflüchtige euer rischer Safran, ben ihr in eueren Händen haltet. Heren! Co ange man mir gnädig und ich vorsichtig war, fam ich nicht in cuere Mitte, nun that ich es, und ihr seid mir nicht hold) 58).

Die Rabbinen lehrten: Es gibt brei Dinge, zwischen welchen nan nicht hindurch gehen barf, und ebenfo dürfen zwei nebeneininder gehende Menschen, diese Dinge nicht zwischen fich burch affen. Diefe brei Dinge find: ber hund, die Balme und bas Beib. Einige setzen hinzu, auch bas Schwein. Andere noch, die Schlange. Geschiehet es aber bennoch, wie macht man es unchablich? Rabbi Papa fagte, man spreche einen Bibelvers, ber nit dem Worte K anfängt, und mit bemfelben Worte endigt. Nach Andern, der mit 🥍 anfängt und mit dem Worte 👏 endigt 59).

Sigen Weiber an beiben Seiten einer Strafe, und fehren fich inander bas Angesicht zu, so unterliegt es feinem Zweisel mehr. raß fie sich oben mit Zauberei beschäftigen. Wie macht man biese Beiber unschädlich? -- Man weiche ihnen aus, und gehe einen indern Weg. Ift dieses nicht thunlich, so fasse man einen Menchen bei der Hand, und gehe mit ihm vorüber. Ift gerade Rie= nand bei ber Saud, so fage man:

אגרת אולת אסיא בלוסיא מתקטלא בחיק קבל. Die Dämone euerer Zauberei, find schon burch Pfeile getöbtet. Agrat, Assia, Belussia, sind Namen von Dämonen. Raschi) 60).

<sup>58)</sup> Pessachim 110h;

<sup>89)</sup> Daf. 111b.

<sup>60)</sup> Daf.

Begegnet Jemand einem Weibe, welches eben aus bem religiöfen Babe kommt, so befällt ihn die Satyriasis, wenn er früher als sie einen Coitus übt, wenn umgekehrt, so wird das Weib von der Nymphomanie befallen. Das Mittel dem zuvorzukommen ist: Man sage den Bibelvers Jjob 12, 21.

## יום שופך בוו על נדיבים וגו׳ 6').

Die Nabbinen lehrten: Man trinke des Nachts kein Wasser, weber aus sließenden, noch aus stillstehenden Wassern. Wer es thut, dessen Blut komme über sein eigenes Haupt, weil man daburch sich der Gesahr zu erblinden ausseht burch, weil man das nächtliche Trinken unschädlich? — Ist Jemand gerade anwessend, so wecke man ihn und spreche zu ihm: Ich trinke Wasser! Ist man aber allein, so klappere man mit dem Deckel des Trinkgeschirres und spreche zu sich selber: N. Sohn der N.! Deine Mutter sprach zu dir; Nimm dich in Acht vor Schadriri, driri, iri, in einem weißen Becher 63) (Naschi: Es ist dieses ein magischer Spruch. Wie die Silben des Wortes Schadriri abnehmen, so entsernt sich allmählich der Dämon. Der Targum von Ollendeit 1. B. M. 19, 11.), ist die Schadriri) 64).

In Beziehung auf gepaarte Bahlen, von welchen bereits bie

<sup>61)</sup> Daf.

שברירי (כי שברירי (בי שברירי (בירי הי שברירי (בירי היה שברירי (בנורים) gefest ift.

<sup>63)</sup> In Pessach 111a. ift bie Leseart : 3ch trinte Baffer aus einem weißen Becher.

<sup>64)</sup> Abod, Sar. 12b. Siehe eine Bariante hieron weiter unten.

Rebe war, sagte Rabbi Papa: Mir sagte Joseph ber Dämon: Durch zwei (NIII), töbten wir, burch vier, fügen wir blos Schaben zu. Bei zwei erfolgt bas libel, man mag die Sache in dieser Zahl absichtlich oder zufällig gethan haben. Bei vier blos wenn es absichtlich geschieht. — Hat man zufällig ein Gericht oder ein Getränk in gepaarter Schüssel» oder Becherzahl genossen, wie verhütet man die übeln Folgen? — Man nehme den Dausmen der rechten Hand in die linke, und den Daumen der linken in die rechte Hand, und spreche: Ihr und ich machen Drei. Hört man aber erwidern: Ihr und ich sind vier, so antworte man: Ihr und ich sind sind sieden. — Es traf sich, daß Jemand dieß bis 101 Mal fortsetze, bis endlich der Dämon (aus Ürger) barst 65).

## 4. Anwendung ber Besprechung neben andern Mitteln.

§. 76.

Wir setzen die Talmubstelle, wo von diesem Gegenstande geshandelt wird, ihres Zusammenhanges wegen; nach ihrer ganzen Ausbehnung her, obschon sie nicht durchzehends hierher gehören mag, da in mehreren Fällen der folgenden Heilangaben mit den natürlichen Mitteln, auch magische Sprücke angeordnet werden, und diese Talmubstelle auch sonst manches Interessante bietet. Sie handelt vom Versahren gegen Schlangen und Mutterblutssüsse.

Wer eine Schlange verschluckt hat, effe Ephei 66) mit Salz,

<sup>65)</sup> Pessach. 110a.

<sup>66)</sup> KNIWD, 210005 Cistos, Ephei.

und laufe darauf drei Mil. — Rabbi Sime bar Afche fah einen Mann, der eine Schlange verschluckt hatte. Rabbi Sime fiel ihn an wie ein wilder Krieger, ließ ihn Ephei mit Salz effen, und jagte ihn vor sich her drei Mil weit, da ging die Schlange von ihm sückweise ab. — Ginige erzählen es anders, nämlich Rabbi Sime habe eine Schlange verschluckt, da sei der Prophet Clia in Gestalt eines wilden Kriegers gekommen, ließ ihn Ephei mit Salz essen, u sw.

Wird Jemand von einer Schlange gebiffen, fo nehme man ben Photus einer weißen Gfelin, fpalte ihn, und laffe ben Bebif= senen sich barauf setzen. Die Muttereselin barf jeboch nicht als Trefa, (mit einer organischen Krankheit behaftet) besunden werben. - Ein Beamter in Pumbebitha wurde von einer Schlange gebiffen. Run fanden fich in Pumbebitha breigehn trächtige weiße Eselinnen vor, die nacheinander aufgeschlißt wurden, aber alle wur= ben als Trefa erfannt. Man erfuhr, bag in einem entlegenen Stabttheile noch eine Gelinn zu haben fei, und ichicte babin, fie herbeizuholen. Doch mährend bem hatte ein Lowe die Efelinn gefressen. Da sprach Abaii, vielleicht bat ihn bie Schlange ber Nabbinen gebiffen, gegen beren Big fein Mittel hilft. Die Schuler antworteten, ja, jo ift ce Meister! benn als Rab starb, verbot Rabbi Bigchaf bar Bigna, für ein ganges Jahr bie Myrthe und die Palmyweige bei Hochzeiten. Dieser Beamte jedoch achtete nicht auf bas Berbot.

Widelt sich eine Schlange um einen Menschen, so gehe bieser ins Wasser und nehme einen Korb, ben er oberhalb bes Kopfes ber Schlange hatte, fahre bann mit bem Rande bes Korbes ber art an seinem Körper abwärts, baß ber Korb zwischen biesem und

ber Schlange komme, (mit ben Händen die Schlange ergreifen, ober sie mit Gewalt losreißen wollen, wäre gefährlich; die Schlange würde zornig werden, und den Menschen besto eher verswunden). Ist die Schlange im Korbe, werfe er ihn schnell ins Wasser, und eile davon.

Wird Jemand von einer gereiten Schlange verfolgt (wobei sie die Spuren seiner Fußstapsen wittert. Raschi), so lasse er sich, wenn gerade jemand Anderer sich bei ihm besindet, von diesem einige Schritte weit tragen (durch die fremden Fußtritte verliert die Schlange seine Spur), wo nicht, so springe er über ein Wasser, oder über ein Rinnfal, oder sehe über einen Bach. In der nächsten Nacht aber sielle er sein Bett auf vier Fässer, (damit die Schlange nicht leicht zu ihm könne), auch schlase er lieber unter freiem Himmel (damit sie nicht durchs Dach komme und sich auf ihn stürze), dann binde er vier Kapen an die vier Fässer, und mache ein Geräusch mit Stroh oder mit Schilf, damit die Kapen, wenn die Schlange käme, sie ansallen und fressen.

Wird Jemand von einer Schlange verfolgt, so rette er sich zwischen Bienentörbe 67).

Wenn ein Weib einer Schlange ansichtig wird, und hatte ben Verbacht, sie habe die Schlange zur Wollust gereit, so ziehe sie ihr Kleid aus, und werfe es der Schlange vor. Wickelt sie sich um dasselbe, so ist es ein Zeichen, daß sie erregt ist, wo nicht, nicht. — Was wäre im ersten Falle zu thun? — Das

<sup>67)</sup> เกาวก. Go Aruch. Rafchi erklart: unter Canbhanfen, weil ba bie Schlange nicht gut fort fommt.

Weib übe vor ber Schlange mit ihrem Manne ben Coitus aus 68). Einige wenden ein, es würde um so cher ihre Begierde angeregt werden 69). — Sondern, sie nehme von ihrem Haupthaar und ihren Nägeln, und werfe sie der Schlange hin, und spreche: Ich bin menstruirend! (Raschi: Es ist dieses blos als magisches Mitztel und magischer Spruch zu betrachten).

Kriecht eine Schlange einem Weibe in die Mutterscheibe, (Raschi: Wenn die Schlange ihrer begehrt, friecht sie oft ganz in die Vagina hinein), so thue sie die Füße auseinander und setze sich über zwei Fässer. Dann nehme man settes Fleisch und lege es zwischen die Fässer unterhalb ihrer Geschlechtstheile auf Kohlen. Dazu gebe man einen Korb mit Kresse (Dick, Godlechtstheile auf Kohlen. Dazu gebe man einen Korb mit Kresse (Dick, Godlechtstheile auf Kohlen. Dazu gebe man einen Korb mit Kresse (Dick, Godlechtstheile auf Kohlen. Dazu gebe man einen Korb mit Kresse (Dick) und wohlriechenden Wein, und mische es unter einander (damit sich der Geruch mehr entwickele), dabei halte das Weib eine Zange in der Hand, damit wenn die Schlange, durch den Geruch angelockt, hervorkäme, sie dieselbe fassen könne. Geschieht dieses, werfe sie Schlange ins Feuer, damit sie nicht wieder auf sie zusomme <sup>70</sup>).

Rabbi Jochanan fagte: Der (in ber Mischna erwähnte) Bursgeltrank, bestehet aus alerandrinischem Gummi, feinem Alaun und feinem Safran, von jedem ein Sus?1) schwer. Gegen Muttersblutfluß werden alle brei Spezien zusammengemischt in Wein ge-

<sup>68)</sup> אים קמים. Co Raichi. Ich glaube ter Sinn ift: Sie verrichte ihre Nothburft Angesichts ter Schlange. (Raichi: tamit tie Schlange ver ihr einen Abscheu bekomme ??)).

<sup>69)</sup> Nach meiner Erflärung : Wenn bas Weib fich entblogte.

<sup>70)</sup> Sabb. 110a.

<sup>71)</sup> Sus, eine fleine Gelbmunge.

nommen, ohne daß baburch Unfruchtbarkeit entstehet. Gegen Gelbs sucht werden zwei berselben in Bier genommen, es erfolgt aber (transitorisch?) Unfruchtbarkeit.

Gegen Mutterblutstuß bient noch Folgenbes: Man nehme brei Kupen <sup>72</sup>) persische Zwiebel <sup>73</sup>), koche sie in Wein, lasse biesen bie Frau trinken, und spreche zu ihr: Genese von beinem Fluße! (קום כווכיך).

Ein anderes Mittel. Man nehme eine Hand voll Kümmel, eine Hand voll Safran, ebensoviel Fönugret, koche Alles zusammen in Wein, lasse diesen die Frau trinken, und spreche zu ihr: Genese von deinem Fluße!

Ein anderes Mittel. Man nehme sechzig 24) Spunde vom Weinfaß 25), weiche sie in Wasser, gebe dieses der Frau zu trinsfen und spreche: Genese von beinem Fluße.

Dber: Man nehme bas Rankengewächs & Dod , koche es in Wein, biefes trinke bie Frau, babei fpreche man wie oben.

Ober. Man nehme Wohlverlei, welche beim Dorn wächst, brenne sie zu Afche. Diese trage bie Frau an sich in

<sup>72) ,</sup> nach Rafchi, ein Gefaß, welches 3 Log enthalt. Muffaphia erll. es als bas lateinische Cupa.

<sup>73)</sup> Rady Rafchi, große Zwiebel.

<sup>74) 60</sup> und 300 find im Talmud ungefähre Bahlen. Gine Menge.

<sup>75)</sup> Nach Aruch (Art. yw), Die Materie (Harz?) womlt bie Faficffnung verflebt wird.

einem Leinenlappen im Sommer, und in einem Baumwollenlappen im Winter.

Ober. Man grabe sieben Gruben, verbrenne in seber bersfelben junge, nicht brei Jahre alte, Weinreben. Die Frau nehme einen Becher in die Hand, sehe sich über die erste Grube (und trinke?), dann stehe sie auf und sehe sich über die zweite Grube u. f. f. Dei sebem Male spreche man zu ihr: Genese u. s. w.

Ober. Man schmiere ben untern Theil ihres Körpers. mit Mehl = (Wasser).

Ober. Man nehme ein Straußenei, verbrenne es zu Afche. Diese trage die Kranke in einem Leinenlappen des Sommers, und in einem Baumwollenlappen des Winters.

Ober man öffne ein Tag Wein eigens für fie. (Sie trinfe viel Wein.)

Ober. Man nehme einen Gerstenkorn; welcher im Miste einer weißen Eselin gefunden wird. Nimmt sie biesen einen Tag (in der Hand, Naschi), so hört der Blutsluß zwei Tage lang auf. Nimmt sie ihn zwei Tage, so hört er für drei Tage auf. Nimmt sie ihn drei Tage, hört er für immer auf. (Nach einer andern Leseart: Nimmt sie ein Körnchen in die Hand u. s. w., nimmt sie zwei Körnchen u. s. w., nimmt sie drei Körnchen u. s. w.)

## 5. Magische Mittel gegen verschiedene Krankheiten und Zustände.

§. 77.

#### Abortus.

Der Netites (Ablerstein, Klapperstein), Acfelin (Stein bes Bleibens, Erhaltens) wurde von den Frauen als Schuhmittel gegen Abortus getragen 76).

§. 78.

#### Aberlaß.

Hat man Fische genossen, so barf man folgenden Tages nicht zur Aber lassen. Hat man zur Aber gelassen, so barf man am folgenden Tag keine Fische genießen. Am dritten Tag wäre beis bes gefährlich. ??).

Die Rabbinen lehrten: Nach dem Aberlassen darf man (am selben Tage) keine Milch, keinen Käse, keine Zwiebel und keine Kresse genießen. Hat man aber eines dieser Dinge genossen, so mische man, sagt Abaii, 1/4 Maß Essig und. 1/4 Maß Wein zussammen und trinke es aus. Erfolgt darauf eine Leibesöffnung, so entleere man sich außerhalb des Ortes (Stadt: Dorf) zur Morgenseite derselben, weil die Ausdünstung solcher Ercremente schädlich ist. Der schwache Ostwind aber wird sie nicht leicht in den Ort hinsühren 78).

<sup>76)</sup> Sabb. 66b.. Auch Plinins rühmt biefe Kraft vom Atitee, G. Schilte Gibborim Abich. 49. Der Klapperftein ift ein Stein, in beffen Innerem fich ein kleinerer Stein befindet, gleichfam ein fchwangerer Stein.

<sup>77)</sup> Aboda Sara 28h.

<sup>78)</sup> Daf. 29a.

#### §. 79.

## Augenfrantheiten.

Der Speichel eines Erstgebornen, väterlicher Seits, (nicht eines Erstgebornen ber Mutter), ist in Augenfrantheiten heilfam 79).

Nab sagte: Das ausgeartete Auge ist lebensgefährlich, benn bie Sehfraft bes Auges 80) stehet mit bem Herzbeutel in Verbindung 31).

Schnelles Gehen schwächt bas Augenlicht. Man fann es aber wieder vervollständigen, durch ben Segensspruch bei ber Sabatweihe am Freitag = Abend 82).

## §. 80.

## Blindheit.

Wan nehme eine, aus Thierhaaren verfertigte Schunr, binde das eine Ende um den Tuß des Kranfen, das andere Ende um den Tuß eines Huns des, dann läßt man von Kindern hinter dem Hunde her ein Gestäusch mit Scherben machen, und spreche:

## אסא כלבא אכסא תרנגולא

<sup>79)</sup> Bab. Batra 126b.

שוריינא . Go Raichi. Wenn es nicht zu gewagt ware, wurde ich שוריינא lefen, und es für die Regenbogenhaut des Auges nehmen. Vergl. חרח, Becharot 38a.

<sup>81)</sup> Abod. Sar. 28h.

<sup>82)</sup> Sabb. 113b.

(Alt der Hund, Narr der Hahn). Dann hole man sieben Stücke Fleisch aus sieben verschiedenen Häusern, deren Hausleute die Fleischstücke an den Thürpfosten (des Kranken?) aufhängen. Der Hund muß dieses Fleisch auf dem Misthaufen, an einem offenen Platze fressen. Sodann binde der Kranke die Haarschnur los und Einer sage also:

שברירי דפלוני בר פלוניתא שבקינה לפלוני בר פלוניתא וליחרו לכלבא בכביתא דעיניה.

(Nachtblindheit bes N. Sohnes der N.! verlaffe den N. Sohn der N. und burchlöchere den Augapfel des Hundes).

Segen Tagblindheit (PICIC). Sieben Stücke Milz von sieben Kindern, werden auf einem Aberlaßscherben (bessen sich der Wundarzt zum Auffangen des Blutes bedient) gelegt. Der Kranke sitzt im Zimmer. Ein Mensch besindet sich außerhalb desselben. Dieser spreche: Blinder! Gib her, daß ich esse. Zesener antwortet: Wie kann ich öffnen? Komm herein, und iß!

— Nachdem er gegessen, zerbreche er den Scherben, denn sonst bekommt er selber die Krankheit 83).

#### §. 81.

## Denffraft.

Nab fagte: Der (in der Mischna erwähnte) "Logel der Weinberge," ist der ביולי ביורו (Bei). Abaii sette hinzu, man findet

<sup>83)</sup> Das.

<sup>9</sup>fruch lieft פלייה בארי , und halt es für eine Geuschreckenart, mit welcher tie Kinder zu spielen pflegen. Landau glaubt barin, den Abendsalter, Glesphant zu sinden, dosür spräche auch der Name פיל פילים פלייה Glephant.

ihn auf bem einrindigen Palmbaum (auf ber jungen Palme mit nur einer äußern Rinde an ben Affen. Raschi und Aruch).

Man bedient sich bessen als Verstandstärkendes Mittel. Man esse bavon die rechte Hälfte, und bewahre die linke Hälfte in einem kupsernen Röhrchen, das man mit 60 Siegeln verschließt id. h. besmerkt Rasch, mit Wachs, Pech, Erbe u. bgl.), und hänge es an den linken Urm. Hierauf bekommt man bessere Einsicht, und erslernt das Gewünsichte leichter. Eräter wird tie andere Hälfte auch gegessen, denn wenn dieses nicht geschähe, würde das Ersternte wieder vergessen §5).

#### §. 82.

#### Das Trometon: Gi.

Samuel fagte: Ein Stlave, ber ein Trometon : Ei \*\*) zu bereiten versteht, ist tausend Denar werth. Dieses Ei wird taussend (unzählige) Mal mit warmen und ebensoviele Male wit kaltem Wasser behandelt, bis es so flein wird, daß es auf Einmal verschlungen werden kann. Was immer für eine Krankheit (im Unterleibe?) Statt haben mag, so erkennt sie der Arzt an dem abgehenden Ei, und weiß dann leicht das passende Mittel zu wählen \*7).

Samuel explorirte fich burch ein no Stängel \*\*) (und ließ

<sup>85)</sup> Sabb. 90b.

<sup>67)</sup> Nedar. 50b.

אם ארום, ארום של פרוב , Rohlnangel .-- Bielleicht ift hier unter

ihn wirfen) bis feine Hausleute fich (über feinen Zustand) bas Haar ausrauften 89).

#### §. 83.

#### Fieber.

Die Pflegmutter Abaii's gab ihm folgende Mittel an.

Gegen bas tägliche Fieber: Man nehme eine neue Silber, münze und Salzsole von gleichem Gewichte, und trage Beibes an einer Haarschnur auf der Herzgrube.

Ober. Man setze sich an einen Scheibeweg, und sobalb man eine große Ameise bemerkt, die Etwas trägt, nehme man sie, und gebe sie in ein kupfernes Röhrchen, verschließe die Mündung mit Blei, und versiegle sie mit 60 (s. v. a. einer großen Menge) Siegeln, schüttle das Röhrchen und hänge es um, babei spreche man zur Ameise: Deine Last auf mir, und meine Last auf dir.

Ober. Man nehme ein neues irbenes Töpfchen, gehe zum Bach und spreche: Bach, Bach! leihe mir ein Töpfchen voll Wasser auf ben Weg, ber sich mir ereignet. Dann führe man es (bas gefüllte Töpfchen) 7 Mal um ben Kopf, werfe es hinter

קילוח ביו Abführmitel überhaupt zu versiehen. קילוח קלח קילוח, קילוח ביו אויף, fließen, Thus, Strömung. — Raschi fügt bei : Anstatt bes Gies, purgirte Samuel seine Darme mittelst eines קלח , um bie Krantheit zu erserschen, wodurch er so schwach und hinfällig wurde, baß seine Leute aus Sorge um ihn, sich die Haare ausrausten.

<sup>89)</sup> Nedarim 50b.

sich, und spreche: Bach, Bach! Nimm bas Wasser bas bu mir gegeben, benn ber Weg ber sich mir ereignete, kam an seinem Tage, und ging weg an seinem Tage 90).

Rabbi Huna sagte: Wegen bas breitägige Tieber nehme man sieben verschiedene Beere von sieben verschiedenen Weinstöden; siesen Späne von sieben Balken; sieben Rägel von sieben Brücken; sieben Bischen Afche von sieben Öfen; sieben Bischen Erber von sieben Angellöchern; sieben Stücken Pech von sieben Schiffen; sieben Körnchen Kümmel; sieben Haare aus dem Barte eines alten Hundes. Alles zusammengebunden, trage man an einer Haarsschung auf dem Halsgrübchen.

Mabbi Jochanan sagte: Gegen bas Brennsieber (KTUK KITTY), nehme man ein Messer, bas ganz aus Eisen, gehe zu einem Dornbusch, und binde eine Haarschnur daran. Am ersten Tage mache man eine Einkerbung und sage: "Und es erschien ihm ein Engel Gottes im Flammenseuer aus der Mitte des Dornbusches" <sup>91</sup>). Am solgenden Tag kerbe man abermals ein wenig ein; und sage: "Da sah Gott, daß er hinzutrete um zu schauen u. s. w." <sup>92</sup>). Den solgenden Tag kerbe man wieder ein und sage: "Er sprach: Tritt nicht näher u. s. w." <sup>93</sup>). Dann schneibe man den Dorn nahe am Boden ab, und sage: D Dornbusch, o Dornbusch! Nicht weil du höher bist denn andere Hölzer ließ Gott seinen Abglanz auf dir ruhen, sondern weil du der Niedrigste bist.

<sup>90)</sup> Sabhat 66h.

<sup>- 91) 2.</sup> B. M. 3, 2.

<sup>92)</sup> Daf. 3, 4.

<sup>98) .</sup> Daf. 3, 5.

Und wie das Feuer, als es Chanania, Mischael und Asarja sah, vor ihnen entwich, so sehe das Feuer den N. Sohn der N. und weiche von ihm 94).

Gegen das veraltete Wechselsieber, lehrte die Pslegmutter bes Abaii, diesem folgendes Mittel. Man nehme eine schwarze Henne, spalte sie freuzweis, und lege sie auf den glattgeschornen Scheitel bes Kranken. Lasse sie da liegen, bis tie Verwesung beginnt. Dann gehe der Kranke in den Fluß, daß ihm das Wasser bis an den Hals reiche, bleibe darin bis er sich ganz entkräftet fühlt, schwimme ans User, und steige ans Land. Darauf ruhe er sich aus 95).

#### §. 84.

## Gefdwüre.

Rabbi Saphra sagte: Die traubenförmige Blase 96), ist ber Herold bes Todesengels. Sie wird durch Raute mit Honig, oder Epich mit startem Wein, geheilt. Bis diese Mitel herbeigeschafft sind, mache man Umschläge von zerquetschten Weinbeeren, und zwar von weißen, wenn die Geschwulft weiß, und von rothen, wenn die Geschwulft roth ist 97).

#### §. 85.

#### Golbaberinoten.

Rabbi Ame, nach Andern Rabbi Affe, gibt folgendes Mittel gegen äußere Golbaberknoten an. Sieben Körner hochrother Alos,

<sup>94)</sup> Sabh. 67a.

<sup>95)</sup> Gitt. 67b.

<sup>96)</sup> Vielleicht ber Karbunkel, Anthrax.

<sup>97)</sup> Abod. Sara 28a.

werben in einen Hembefragen gebunden, mit einer Schnur von Vieh, Haaren umwickelt, in weißes Harz getaucht, bann geröftet. Der kranke Theil wird damit bestrichen. — Mittlerweile (bis das Mittel zubereitet ist), nehme man Körner von den Strauchbeeren und lege sie mit dem Spalt gegen den Spalt.

Gegen innere Golbaberknoten: Man wende bas Inschlitt einer Ziege, bie noch nicht geboren hat, an.

Dber. Man brenne brei, im Schatten getrodnete Blätter ber Kurbispflanze ju Uiche und applizire biese.

Ober. Olivenöl mit Wachs gemischt, auf Charpie 98) von Leinen im Sommer, und auf Charpie von Baumwolle im Winter angewendet 99).

#### §. 86.

## Beilfame Dinge.

Die Rabbinen lehrten: Ceche Dinge bewirfen gründliche Seislung: Kohl 100), Erbbeerspinat, Poleiwasser, ber Magen, ber Fruchtsat und bas Zwergfell 101).

שההי , Raschi erklärt es mit Lappen , Fegen. Ich glaube es besser mit Charpi: (ausgesaserte Leinwand) ju übersegen. Vergl. אשההי דביתנא, Nidda 17.

<sup>99)</sup> Abbod Saar 28b.

<sup>100)</sup> αραμβη. Cato censorius hielt wie bie Puthagoraer ben Rohl für ein Universalmittel (de re rustica p. 103. Plinius i. 20, c. 9.).

<sup>161)</sup> ארכשא . N. U. bas Neg. Rach Rabenu Sai (mitgeth. v. Dufes, Ltbl. bes Orients 848. Nr. 34.), ber fleine Leberlappen.

Die Thierlungen (unter andere Medikamente gemischt) besithen große Heilkräfte 192).

"Es leuchtet euch die Sonne der Gerechtigkeit, und heilsam ist sie mit ihren Strahlen" (Maleachi 3, 20). Hieraus fagt Abaii, entnehmen wir, daß die Sonnenständigen das heilende Prinzip sind 103).

#### §. 87.

## Ser z.

Abaii fagte: Meine Pflegemutter belehrte mich: כיסני, (ober der), nach Naschi: geröstete Ühren. Nach Aruch, ein Gericht aus Weißen, Bohnen und Zwiebeln bestehenb) ist gut fürs Herz und vertreibt die Sorgen.

Für Herzschwäche nehme man Fleisch aus dem rechten Schentel eines Widders; brenne Rindsmist im Frühlinge abgeseht, oder in Ermangelung dessen, Weidenspäne zu Kohlen, und brate das Fleisch darauf. Man esse bieses Fleisch und trinke dazu reinen Wein 104).

<sup>102)</sup> Cholni 49a.

<sup>103)</sup> Joma. 206. Ein Stonier, mit bem Pausanias sprach, versicherte, die Phönizier kennen die Götterlehre besser als die Griechen. Denn Assulap sei die heilbringende Luft, von der Sonne — dem Apoll, als Bater bes Assulap — erwärmt. (Paus. 7, 23. Sprengel, l. c. 1. Bb. S. 57.)

<sup>104)</sup> Erubim 296. Ich nehme ארקא מרקא mit Mussaphia, für bas latein. vinum meracum. Raschi erklärt es gerabe umgekehrt, mit Mischwein.

## Hundswuth.

Woher entsiehet die Hundswuth? — Rab sagte, tie Heren treiben ihre Kurzweil mit bem Hunde. Samuel sagte, ein böser Weist ruhet auf ihm. Diese Meinungen geben ben praktischen Unterschieb, baß man nach Samuel, ben Hund nur mittelst eines Projektiles tödten barf. So wurde auch gelehrt: Will man den tollen Hund tödten, so geschehe es nur mit einem Gegenstand ben man wersen kann.

Wer einen tollen Hund berührt, ist in Gefahr. Wer von ihm gebissen wird, stirbt. Was ist bas Mittel für den Biß eines tollen Hundes? — Abail fagte: Man nehme die Haut einer lebendigen Otter, und schreibe darauf: Ich N. Sohn der N. auf der Haut einer männlichen Otter schreibe ich über tich:

Cer Centifene ziehe seine Kleiber aus und vergrabe sie zwischen Gräbern. Nach Berlauf von zwölf Monden, nehme er sie hersaus, verbrenne sie in einem Dsen, und streue die Asche auf den Heerweg. Diese zwölf Monate hindurch dars er nur durch ein kupsernes Röhrchen Wasser trinken 105), damit ihm nicht das Bild des Dämons erscheine, wodurch er in Lebensgefahr kame.

Martha ließ zu diesem Zwesse für ihren Sohn Aba, ein goldenes Röhrchen versertigen 106).

<sup>105)</sup> Spur einer rationellen Unwendung bes (oxibirten) Rupfere.

<sup>106)</sup> Joma 84a. S. Plinius 29, 32.

## Jungfrauschaft.

Moses ließ von den bestegten Midianiten alles Männliche, und jedes Weib welches einen Mann erkennen konnte, umbringen (4. B. M. 31, 17.). Woran erkannte mau Letzteres? — Rabbi Huna bar Bisna, im Namen des Nabbi Simeon des Frommen sagte: man ließ die Weiber vor das hohenpriesterliche Stirnblech vorübergehen. Wurde ihr Gesicht gelb, so waren sie sicher mannbar

Ebenso heißt es (Richt. 12, 12.): "Sie fanden unter ben Einwohnern von Jabesch : Gilead 400 jungfräuliche Mädchen, die noch keinen Mann erkannt hatten." Woher wußten sie dieses? Hierauf sagte Rabbi Chahana, man setzte sie über ein Faß voll Weines. War es eine Jungfrau, so dustete sie nicht, war sie es nicht, so dustete sie 10.7).

Ein junger Ehemann klagte vor Nabbi Gamliel bar Rabbi gegen seine junge Frau, er habe bei ihr bie Zeichen der Birginistät vermißt. Sie behauptete ihrerseits, sie wäre noch jeht Jungsfrau. Nabbi Gamliel ließ zwei Sklavinen bringen, eine Jungsfrau und eine Deflorirte. Beibe wurden über ein offenes Faß mit Wein geseht. Der Deflorirten roch der Wein aus dem Munde 108) Die Andere dustete nicht. Er wiederholte das Experiment mit der Berklagten, und ihre Unschuld kam an den Tag 109).

<sup>107)</sup> Jebam 10b.

<sup>108)</sup> Rasáni: ascendit enim odor vini per portam appertam.

<sup>109)</sup> Ketubol. 10b.

#### §. 90.

#### Rnoden.

Man überlieferte im Namen Aba = Cauls Folgenbes.

Ich war, sagte Aba Saul, ein Tobtengräber, und beobachtete bie verschiedenen Knochen. Wie ausgebrannt waren die Knochen solcher Menschen, welche reinen Wein getrunken hatten. Saste los 110) waren die Knochen jener, die starkgemischten Wein gestrunken hatten. Sastig waren die Knochen jener: welche mäßigsgemischten Wein getrunken hatten. Ebenso waren sie wie versbrannt von Menschen, die mehr tranken als aßen. Sastlos von solchen, die mehr aßen als tranken. Sastig von solchen, die gesregelt aßen und tranken 111).

#### S. 91.

## Ropffdmerz.

Für halbseitigen Kopfschmerz. Man nehme ein wildes Huhn, schlachte es mit einem silbernen Denar, und lasse das Blut auf die schmerzhafte Stelle fließen. Man gebe aber Acht, daß das Blut nicht ins Auge fließt, damit das Auge nicht dadurch erfranke. Die todte Henne wird sodann an der Thürpfoste aufgehängt, damit der Kranke beim Ein und Ausgehen, sich mit dem Haupte an ihr reibe 112).

<sup>110)</sup> מכניין ober fchwarz.

<sup>111)</sup> Nidda 24b.

<sup>112)</sup> Gittin 68b.

#### S. 92.

#### Leid, en.

Rabbi Simon ben Gamliel fagte: Wenn man haben will, baß bie Augen ber Leiche sich schließen sollen, blase man ihr Wein in die Nase, gebe etwas Dl zwischen die Augenlieder, und brücke beibe großen Zehen mit den Fingern, so schließen sich die Augen von selbst 113).

Will man, daß eine Leiche nicht bald in Verwefung übergehe, so lege man sie auf das Angesicht 114).

#### §. 93.

#### Menstruation.

Gehet ein menstruirendes Weib zwischen zwei Männern burch, so ist sie im Stande einen von ihnen (durch Zauberei) zu töbten, wenn nämlich die Menstruation erst eingetreten; gehet die Menstruation aber zu Ende, so kann sie einen heftigen Zank zwischen ihnen erregen. Das Mittel bagegen: Man sage einen Bibelvers, welcher mit dem Worte in anfängt und mit in endigt. Nach Andern, einen Vers welcher sich mit in anfängt und mit in endigt.

#### §. 94.

## M i 1 3.

Gegen Krankheiten der Milz. Man trodne fieben Blutegel im

<sup>113)</sup> Sabb. 151b.

<sup>114)</sup> Abod. Sar. 20b.

<sup>115)</sup> Pessach 111a.

Schatten und trinke täglich 2 — 3 berfelben (wahrscheinlich pulver rifirt) in Bein.

Ober. Man nehme die Milz einer Ziege, welche noch nicht geboren hat, dörre sie im Ofen, stelle sich gegenüber und sage: So wie diese Milz zusammenschrumpft, so verkleinere sich die Milz des N. Sohnes der N. — Auch kann die Milz zwischen den Tugen einer neuen (Holz=) Wand getrochnet und dabei wie oben gesprochen werden.

Ober: Man nehme die Hand eines Tobten, ber an einem Sabbat gestorben ist, lege sie auf die franke Milz und spreche: So wie diese Hand verborret, so verkleinere sich die Milz des N. Sohnes der N.

Ober. Man brate einen Bonet Fisch in einer Schmiedeesse verzehre ihn und trinke bazu bas Schmiedewasser (worin bas Eissen gehärtet wird). — Bei einer Ziege, die viel Schmiedewasser getrunken hatte, fand man, nachdem man sie geschlachtet hatte, keine Milz 116).

#### §. 95.

## Rafenbluten.

Gegen Nasenbluten. Ein Kohen der Lewi (לני) heißt, schreibe (als Amulet) seinen Namen umgekehrt (ינל).

Der. Es schreibe ber Erste Beste solgende Worte umgesehrt:

(3ch, Pappi Schila Sohn ber Rothen).

<sup>116)</sup> Gittin 69b.

Dber. Man schreibe ein Amulet folgenben Inhalts: מעם דלי במי כמף מעם דלי במי פגם.

Ober. Man nehme die Burzel der Pflanze KODDOK 117) ferner eine alte Bettschnur (aus Baumwolle, Aruch), Papyrus Safran, rothes Moos, welches an der Palme wächst. Alles zusammen wird zu Asche gebrannt. Man mache zwei Dochte aus Wolle, lasse sie in Essig weichen, wälze sie in der erwähnter Alsche, und führe sie in die Nasenlöcher.

Ober, Der Blutenbe schame in ein Rinnsal, in welchem bas Wasser von Osten nach Westen fließt. Dabei stelle er sich so baß ein Fuß auf ber einen, ber andere Fuß auf der andern Seit bes Rinnsals zu stehen komme. Dann nehme er etwas Schlamm erbe bie unter seinem linken Fuße sich befindet, mit der rechter Hand, und ebenso von der unter seinem rechten Fuße sich besind lichen, mit der linken Hand, mache zwei Wolldochte (Wicken) tunke sie in diese Schlammerbe, und führe sie in die Nasenlöcher ein

Ober. Er fete fich unter eine Traufe. Mit biefer mach man ihm eine Tufche auf ben Kopf, und fage: Go wie biefer

Waffer zu rinnen aufbort, so höre auf bas Bluten bes N. Colines ber N. 118).

#### §. 96.

#### Rengeborne.

Die Eihäute werben nach ber Geburt aufbewahrt, weil sie zur Erwärmung best (franken) Kindes bienen 119).

Die Pflegemutter Abaii's belehrte biesen. Ift ein Kind pulss los (scheintobt) 120), so sahre man mit einem Siebe über ihm hin und her.

Kann ein neugebornes Kind nicht athmen, fo breite man bie Nachgeburt über seine Brust, und es wird athmen 121).

#### §. 97.

#### Dhrfrantheiten.

Abaii fagte: Meine Pflegemutter fagte zu mir: Es scheint, als seien bie Nieren blos zum Heilzwecke für Ohrkrankheiten geschaffen.

Der Urzt Manjome sprach sich gegen Raba so aus: Alle Medikamente sind in Ohrkrankheiten mehr schädlich als nühlich, ausgenommen bas Nierenwasser. Es wird nämlich bie Niere von

<sup>118)</sup> Gittin 69a.

<sup>110)</sup> Sabh. 129h.

יבלא מנשתיה (120) ח. א. א. א. אה nicht uriniren fann.

<sup>(21)</sup> Sabb. 134a.

einer wenig behaarten Ziege genommen, kreuzweise aufgeschnitten und auf Kohlengluth gelegt. Das während des Bratens aus bei Miere fließende Wasser, träufle man ins Ohr, nicht kalt, nicht warm, blos lau.

Bei Ohrfrantheiten wird n. Al. auch folgendes Mittel ange geben: Nimm veilchenblaue, nicht geölte Wolle, lege sie in's Ohn und halte bieses nahe am Feuer. Hüte bich aber vor Berkältung 122)

#### §. 98.

#### Rezibive.

Zehn Dinge verursachen Rückfall in die überstandene Krank heit, und die Krankheit ist dann hestig. Diese sind: Der Genus des Rindsleisches, des Fettes, gebratenen Fleisches, des Fleisches ron Wögeln, gebratener Gier, der Kresse, das Abschneiben der Haare, Bäber, der Genuß des Käses und der Thierleber. Einigs sehen noch hinzu, der Genuß der Rüsse, Einige noch der Gurken 123)

#### §. 99.

## Schnupfen.

Gegen bösartigen Schnupfen 124). Eine Viertelmaß Milch von einer weißen Ziege wird auf brei Kohlstängel geträufelt

<sup>122)</sup> Abod. Sar. 28b.

<sup>123)</sup> Daf. 29b.

<sup>124)</sup> DDD. Raschi erklärt es als eine Kransheit, die aus dem Kopfe kommt und durch die Nase abgehet. Nach Aruch bedeutet es Pleurisse. Bielleich ift die Wortbildung analog der von DDD, Nedar 41b. (S. oben) DDD: Fluß einer ähenden Feuchtigkeit?

während ber Topf (ber Kohl) beim Feuer focht. Dieß rühre man um mit einem Span aus מרמהין אספרים בשלים,

Ober. Man knete ben Koth eines weißen Hundes mit Balfam zusammen (und nehme es ein). Womöglich aber bediene man sich eines andern Mittels, benn ber Hundskoth bewirkt große Zerschlagenheit b.r Glieber 125).

Ist ber Schnupfen vom Genusse bes Weinschaumes entstanden 126), so ist bas Mittel bafür, Biertrinken. Entstand ber Schnupfen burch ben Genuß bes Vierschaumes, ist Wasser bas Mittel bagegen. Für ben Schnupsen vom Genusse bes Wassersschaumes entstanden, gibt es gar kein Mittel 127).

#### §. 100.

## S dy r e d.

Erschrickt ber Mensch ohne zu wissen warum 128), so hat sein geistiges Wesen 129) eine Erscheinung (ohne baß es beim wachen Menschen zum wahren Schauen kommt). — Wie verhütet man bie üblen Folgen hievon? — Man lese bas "Schema." Befindet man sich jedoch gerade an einem schmuchigen Orte (und an einem solchen ist das Schema Kesen nicht erlaubt), so springe

<sup>125)</sup> Gittin 69b.

<sup>126)</sup> G. oben.

<sup>127)</sup> Cholin 105b.

<sup>128)</sup> G. oben.

<sup>199)</sup> אליף. Ift von und bereits oben erörtert. Rajchi : Der Engel bes Menschen.

man von ber Srelle an welcher man sich eben befindet, vier Schritte weg. Der man sage also:

## עיוא דבי טבחא שמינא מינאי.

(Die Ziege beim Megger ist fetter benn ich) 130).

Gegen Schreckhaftigkeit 131). Man nehme einen "Lilith = Pfeil" (Meteorstein von conischer Form), kehre ihn um (mit der Spige nach unten), schütte Wasser barauf und trinke co.

Ober. Man trinke Wasser, wovon ein Hund bes Nachts getrunken hat 132).

#### §. 101.

## Sehnsucht.

Hat ein Sohn eine frankhafte Sehnsucht nach seinem (vers
storbenen ober lebenben) Bater, so nehme er ben Schuhriemen
vom rechten Fuße und knüpse ihn an den linken Fuß. Thut er
es umgekehrt, so ist es gefährlich 133).

#### §. 102.

## Spreden,

Bei Augenfrankheiten ist bas Sprechen (ber, ben Kranken umgebenden, oder besuchenden Menschen) schädlich, bei sieberhaften Krankheiten aber zuträglich 134).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>) Megilla 3a.

<sup>181)</sup> K712, ober üble Folgen bes Schrecks. Überhaupt ift bas Wort zweiselhaft.

<sup>132)</sup> Gittin 66h.

<sup>133)</sup> Sabb. 66b.

<sup>134)</sup> Nedar, 41b.

Co wie bas Sprechen (im Beinfeller) bem Weine schäblich lft, so ist ber Schall ben Gewürzen (beim Stoßen ober Mischen ber Gewürze) vortheilhaft 135).

#### §. 103.

## Cteinfrantheit.

Gegen Steinfrankheit. Drei Tropfen Pechfalz (Residuum ber Masse bei ber Pechbereitung), drei Tropfen Kressensaft, drei Tropfen reinen Weins, zusammengemischt und in die männliche ober weibliche Harnröhre gebracht.

Ober. Man hänge bie Hanbhabe (KIK), Dhr) eines Weinschlauches bem Manne an bas männliche Glieb, und bem Weibe an bie Brufte.

Ober. Man nehme eine Laus von einem Manne, und eine von einem Weibe, und hänge sie bem Manne oder bem Beibe an die Genitalien. Der Kranke lasse ben Urin auf trockene Dischen, an ber Thurpfoste, und bewahre ben von ihm abgehenden Stein, benn er ist für jedes Fieber gut 136).

#### §. 104.

## Sympathie.

Rabbi Acha bar Chanina jagte: Wenn Jemand einen Kranten besucht, ber mit ihm unter gleicher Constellation geboren ist 137),

<sup>135)</sup> Menachot 87a.

<sup>138)</sup> Gitt. 69b.

בן בילו (7) בן היל , n. Uruch gleichbedeutend mit בלגל ביל . עולו. עולו . שולו . שמות . שולו . שמות . שמות . שמות . שמות שמות .

fo entziehet er ihm ben sechzigsten Theil 138) ber Krankheit. — "So sollten sechzig solche Menschen den Kranken besuchen, und er müßte genesen!" — Nein, der Zweite nimmt nur den sechzigsten Theil von dem, was der Erste übrig gelassen 139).

## §. 105.

## Waffer.

Tie Rabbinen lehrten: An Mitwoch: und Sabbatabenben trinke man kein Wasser: Wer es thut, bessen Blut komme über sein eigenes Haupt, weil es gefährlich ist. — Welche Gesahr ist babei? — "Des bösen Geistes halber." — Will man aber bennoch trinken, wie macht man es unschädich? — Man spreche
jene Verse aus der heiligen Schrift, die sieben Mal das Wort
"Stimme," (77) enthalten (Ps. 29, 3—9), und dann trinke man.

Dber. Man fage also:

## לול שפן אניגרון אנירדפין כין כוכבי יתיבנא ביו בליעי שמיני אזילנא.

(Lul, Schafan, Anigron, Anirbafin 140), ich fige zwischen ben Sternen, ich wandle zwischen Magern und Fetten.)

<sup>138) 60</sup> ift wie 300 und 500 eine ungefahre Bahl.

<sup>139)</sup> Nedarim 39h. Bah. Mez. 30h. — Jebe Annäherung (von Menschen) ist bem Kranken heils oder unheilbringend, keineswegs unbedeutend, benn jebe wirkt stärkend ober schwächend auf ben Kranken (Szápáry. Katech. b. Witals Magnetis. S. 291). — Die Seherin v. Prevorst fagte, daß sie and ben Augen Anderer, stärkerer Menschen, am meisten Krast an sich ziehe (1. Th. S. 53.), und später: daß sie sast nur durch die Einwirskung ihrer Umgebung lebe.

<sup>140)</sup> Rach Aruch find bieg Ramen von Damonen.

Ober. Man wede einen Menschen, wenn ein solcher gerabe anwesend ist, und spreche zu ihm: N. Sohn ber N.! Ich trinke Wasser! Dann kann man trinken. — Ober man schlage auf das Trinkgeschirr und trinke. — Ober man werse Etwas ins Wasser, und trinke bann 141).

#### §. 106.

#### Winbe.

Gegen Winde (Natulentia) 142) verursacht burch ben Genuß bes Meerrettigs, hilft ber gemeine Rettig; entstehen bie Winde vom Genuß bes Nettigs, hilft Kresse. Entstehen bie Blahungen vom Kressengenuß, hilft warmes Wasser. Letteres hilft bei allen Arten Blahungen. Unterbessen sage man:

קפא קפא דכירנא לך ולשב בנתיך ולתמני כלתיך. (Kapa, Kapa, ich bente bein, und beiner fieben Töchter, und beiner acht Echnüre) 143).

## §. 107.

#### Würmer.

Gegen Würmer. Man nihme Rinde vom Dornbusch. Diese muß aber von oben nach unten abgeschält werben, nicht umgekehrt sonst gehen bie Würmer burch ben Mund ab. Koche sie in Bier, Abends 144). Um andern Morgen verstovse sich ber Kranke Nase

<sup>141)</sup> Pessach 111h.

<sup>142)</sup> NDD, 20005. S. Aruch.

<sup>143)</sup> Pessach 116a.

בי שבבי (143) . Dady Antern: im Rachbarhause, bamit ber Krante bem

und Ohren und trinke die Abkochung. Hat er barauf Leibesöff, nung, fo entleere er fich bei einem Palmbaume, da wo ein Aft abgebrochen ober abgehauen ist 145).

#### §. 108.

#### 3 ahnweh.

Gegen Schmerz ber Backenzähne. Man nehme ein einzelnes Knoblauch, zereibe es mit Öl und Salz, und lege es auf ben Daumennagel ber schmerzhaften Seite. Man habe aber Acht, baß es nicht bas Fleisch berühre, weil bieß ben Aussach begünstigt 146)

#### §. 109.

## Zeugung.

Rabbi Chama bar Chanina berichtete eine Tradition von Rabbi Jipchaf: Wer sein eheliches Lager zwischen Norden und Süben stellt zeugt Knaben 147).

fcatlichen Gernch nicht ausgesetzt sei. Aruch lieft: בי שכבי: auf bem Friedhofe.

<sup>145)</sup> Sabh. 109b.

<sup>146)</sup> Gittin 69a.

<sup>147)</sup> Berach. 5b. — Nach Hypotrates instuirt die Lage gegen gewisse Siuzmelsgegenden, auf Abertus und Unfruchtbarkeit des Weibes, und zwar
die Nerdseite auf Abertus, die Ofiseite auf Unstruchtbarkeit (Apol. des Hypotr. II. 43. Ltbl. des Orients 1836. Nr. 42.). — "Die Stellung
des Bettes des Kranken ift nicht gleichgültig, ob nämlich mit dem Gezsichte nach dem Sübz oder Nordpole. Oft bessen sich die Kranken
bald, nachdem die Bettstelle ungekehrt wird. Auch dei Gesunden ist die
Stellung des Bettes von Wichtigkeit, und die Stellung, daß die Sonne

Fischgenuß macht fruchtbar 148).

Gine Abkodung von Dattelkörnern macht unfruchtbar 149).

auer über tas Bett läuft, tie vortheilhaftefte, u. f. w. (Szararn a. a. D. S. 277. ff.).

-----

<sup>145)</sup> Ahod. Sar. 29a.

<sup>149)</sup> Gittin 69b.



# Errata und Busähe.

entftrommt, I. entftromt.

קרסול .ז ,קיפול

Cherum, 1. Cherub.

לפני .ו ,לפט

w. l. u.

-, I. =.

4. Beile 14 von unten, ftatt Aber Gera, lies Aben Gera.

oben,

unten

Geite

11.

13,

17,

23,

25,

26.

10

3

7

7

```
einer, I. zu einer.
                              11
    30,
              12
                                 שכן .1 שכי.
                             0.0
    30,
               4
                                 הפנים .ו . הפנם
    31,
                                 שר העולם וו שהעולפר
               3
                      oben
    31.
              10
                                 Afriman, I. Ahriman.
                      unten
    32,
               7
                                 Zow, I. Zwov.
    33, ju Anmert. 171, auch Bfeudojonathan nennt Metatron, ben große
        Chreiber. (1. B. M. 5, 24).
    70, Beile 6 von oben ftatt Figchat, lies Sigdat.
    72,
                                 nach hinauf, I. und.
    76,
                                neue, I. neu.
                       "
    78.
                                Jahrhundert, I. Jahrhunderte.
                       **
    90.
                      unten
                                זרר וו ורד
  113,
               8
                      oben
                                θεώρηματικοί, Ι. θεωρηματικοί.
   115.
                             " einen, I. einem.
              12
  138,
                      unten
                                biefem, I. biefer.
                             11
                            " amagrammatischen, 1. anagrammatischen.
   143,
             10
                      oben
       " 13 und 15 von oben ftatt benjenigen, I. bemjenigen.
             9 von oben fete nach laffen,).
  162, ju Anmerf. 42 : Ball ftellt bie Bemerfung auf, bag ber Gelbstmord ir
        benjenigen Lanbern am haufigsten vortomme, wo bie Gudwinde berr
        ichend find, ober bas Klima feucht und neblicht ift, und bag nach fiche
        ren Beobachtungen bie meiften Gelbstmorbe eben bei truber neblichtet
        Bitterung, bei Gubwinden und Donnerwettern verübt werben. (Unge
        witter, Physicgnomif S. 259).
  164, Beile 2 von oben fratt Anfficht, I. Aufficht.
        Bu S. 61. Der von einer Speife genießt, von ter fruber eine Mane
           ober eine Rate gefreffen, ber vergift leicht bas Erlernte. Der Ge
           nuß bes Thierherzens macht vergeflich. (Horajot 13).
" 171, Beile 6 von oben ftatt Nos, I. Nos.
" 176, gu Anmerf. 106 S. Kalla 1 Derech Erez 1.
  178, Beile 1 von oben ftatt ber, I. ber.
```

Rachi, I. Raschi.

" Becharot, I. Bechorot.

אשהא צמירתא וו אשהא צמירהא "

" unten

" oben

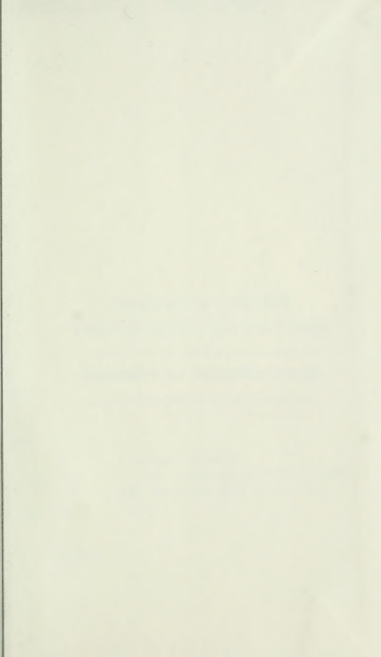
3

12

211,







BINDING SECT. SEP 1219/4

# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

## UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

R Brecher, Gideon
135 Das Transcendentale, Magie
.5 und magische Heilarten im
B7 Talmud

BioMed

